Las tensiones entre el Estado, 1a politica y la religion en la
sociedad postsecular: una lectura del Teorema de Bockenforde

The Strained Relations between State, Politics, and Religion in Post-Secular
Society: An Interpretation of Bockenforde Theorem

Julio Juan Ruiz

Universidad Nacional de Mar del Plata, Argentina

Juliojro7@yahoo.com.ar

Resumen: el principal objetivo del presente trabajo es analizar una de las cuestiones mds
relevantes del derecho vy la religion: las tensiones entre el Estado, la politica y la religién en la
obra El surgimiento del Estado como proceso de secularizacion, del jurista alemén Ernst-Wolfgang
Bockenforde. En este libro el autor enuncia su famoso “Teorema’, el cual afirma que el Estado
liberal moderno vive de prerrequisitos que no puede garantizar. En torno a sus proposiciones
surgieron multiples interpretaciones. Solo analizaremos las concepciones mds relevantes
que pugnan por imponerse como fundamentos del Estado democritico y constitucional.
Consideramos que el pensamiento del jurista alemdn nos proporciona las herramientas
necesarias para analizar aspectos fundamentales de la filosofia politica y de la filosofia del
derecho. Por esta razén nos proponemos brindar algunas claves para una lectura del “Teorema”
desde una perspectiva filoséfica.

Palabras clave: Bockenforde, teorema, Estado, religion, politica.

Abstract: The aim of this paper is to analyses one of the most relevant issues in the legal
and religious fields: the strained relations between state, politics, and religion in the work The
Emergence of the State as a Process of Secularization by the German jurist Ernst-Wolfgang
Bockenforde. That work gave rise to his famous “Theorem”, which sets forth that the modern
liberal state lives on preconditions it cannot guarantee. The propositions that shape the
Theorem have been given many different interpretations. In this work, we will only analyze
the most relevant conceptions that we consider as the foundations of the democratic and
constitutional state. In our opinion, the ideas that the German jurist expresses in this book
provide the necessary tools to examine essential aspects of political philosophy and philosophy
of law. With this in mind, we seck to offer some key insights that help read the theorem from a

philosophical perspective.

Keywords: Bockenforde, theorem, State, religion, politics.

Isonomia e Ntim. 63 ¢ 2025 e 10.5347/isonomia.63/2025.833 « [261]



Julio Juan Ruiz DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833

I. Introduccion

La cuestion de los fundamentos prepoliticos del Estado surgié en los anos sesenta del
siglo pasado y continta siendo motivo de debate. Durante aquellos afios, en su obra E/
surgimiento del Estado como proceso de secularizacion, el autor alemén Ernst-Wolfang
Bockenforde —jurista, historiador del derecho y ex juez del Tribunal Constitucional—
sostenia que “el Estado liberal moderno vive de prerrequisitos que no puede garantizar”
(2024, p. 47)". Esta tesis fue denominada como “Teorema Bockenforde” por el filésofo
Jurgen Habermas durante un coloquio mantenido con el entonces Cardenal Ratzinger
en Munich® En el presente trabajo nos proponemos realizar una lectura filoséfica y
juridica del Teorema Bockenforde, también conocido como paradoja o Dictum.
Consideramos que la primera denominacién es mas adecuada porque probar que el
Estado no puede garantizar los fundamentos que lo legitiman mostraria una verdadera
“paradoja”.

Aunque en el 4mbito hispano el autor del “Teorema” ya era conocido por sus obras
sobre el Estado de derecho y por su texto juridico sobre las garantias constitucionales,
saltd a la fama mundial después de la publicacién del coloquio Habermas-Ratzinger.
Y si bien fue el discipulo més renombrado de Carl Schmitt, no podemos considerar su
pensamiento como un apéndice del de su maestro, pues posee rasgos que lo distinguen
claramente de aquel, tal como lo sefialara ldcidamente Pérez Crespo (2024). En primer
lugar, Bckenforde entablé un didlogo con la teologia posterior al Concilio Vaticano
Segundo y, sobre todo, vio el Estado no solo como un medio para organizar y limitar
al poder, sino como una via para preservar las libertades individuales. Por esta razdén su
doctrina puso énfasis en la neutralidad religiosa, ya que esta garantizaba la plena validez
de la libertad de conciencia’®.

Para concretar la lectura filoséfica y juridica del que es considerado como “uno de los
mds agudos especialistas en la interpretacién politico-teoldgica de la moderna historia
del derecho constitucional euro-americano” (Rouco Varela, 2016, p. 168), hemos
decidido comenzar por un andlisis global de E/ surgimiento del Estado como proceso de
secularizacidn. Esta tarea introductoria es necesaria para conocer las distintas etapas de
dicho proceso, que el texto delimita con precision, pues no solo fue jurista sino también
historiador del derecho. Una vez completada esta hermenéutica de carécter histérico,
daremos comienzo al andlisis de las distintas interpretaciones del famoso Teorema
enunciado por el heredero de la Escuela de Frankfurt, el filésofo Jirgen Habermas, y
el entonces Cardenal Ratzinger, representante de la concepcidn catdlica clésica, en el
evento académico ya mencionado.

[262] Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025



Las tensiones entre el Estado, la politica y la religion en la sociedad postsecular:
una lectura del Teorema de Bockenforde

La ponencia del filésofo alemén fue una sintesis de toda su obra. En su texto, si bien
no fomentaba una interpretacién cristiana de la “paradoja’, abogaba por un didlogo
entre las racionalidades laica y religiosa que condujera a un aprendizaje para ambas
cosmovisiones. Ratzinger concord6 con esta posicion y le sumé el trabajo conjunto
entre religidn y razén, puesto que ambas, segin ¢l, deben complementarse y depurarse
para no caer en el fanatismo religioso ni en la soberbia de la razén. Sin embargo, para
comprender cabalmente el pensamiento del tedlogo hace falta examinar otros textos
de su autorfa a fin de interpretar su postura y, fundamentalmente, la estrecha relacién
que estableci6 entre cristianismo y democracia. El enunciado de dicha interrelacién
ocasion6 que su lectura de la paradoja de Bockenforde fuera tachada de apologética e
impugnada por quienes enmarcaban la doctrina del jurista germano en el contexto de la
Constitucién alemana de posguerra.

Luego de examinar estas interpretaciones del Teorema desarrollaremos la nuestra,
que lo concibe como un test para comprobar la vigencia de la libertad y una garantia
parael pluralismo democrético. Consideramos también que esta obra plantea un desafio
a la busqueda de las fuerzas vinculantes indispensables para proteger la sociedad de lo
que Habermas (2008) denomina “modernidad descarriada”

Aspiramos a brindar las claves filosdficas necesarias para comprender el pensamiento
de Bockenforde, netamente influenciado por el pensamiento de Carl Schmitt y por
las ideas de raices teoldgicas del fildsofo Wilhelm Friedrich Hegel, las cuales muestran
cémo la filosoffa dialoga con —y aprende de— la religién. Con este objetivo nos
detendremos en los anlisis de la religion y del Estado que hace el filésofo decimondnico
en sus obras mas relevantes. También discutiremos el texto de Bockenforde sobre el
Estado constitucional para poder comprender un pensamiento que esta signado por la
eticidad.

I1. Las etapas historicas del proceso de secularizacion en el Teorema de
Bockenforde

En los dmbitos de la Filosofia Politica y de la Filosofia del Derecho, ninguna afirmacién
calé mas profundo que la pronunciada por Carl Schmitt (2009) en el capitulo III de
su Teologia Politica, donde afirmé que “todos los conceptos centrales de la moderna
teorfa del Estado son conceptos Teoldgicos secularizados” (2009, p. 37). Congruente
con este postulado, aunque mostrando notables diferencias con el mismo, su discipulo
Ernst-Wolfang Bockenforde abordé genealdgicamente el proceso de secularizacion del
Estado moderno®.

Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025 ¢ [263]



Julio Juan Ruiz DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833

Unas de las discrepancias mas notorias entre ambos fue el didlogo que Bockenforde
entablé con los tedlogos catdlicos cuyas obras reflejaban la impronta del Concilio
Vaticano Segundo. A diferencia de su discipulo, Schmitt reprobaba los enfoques de la
teologia conciliar, en especial laimpronta politicay pastoral que este eventodioalaIglesia
Catélica. Ademds, el concilio habia provocado un giro epistemoldgico en la Teologia
que se vio reflejado en los postulados de Johan Baptist Metz y Jirgen Moltmann. Los
teSlogos de posguerra no se encontraban a gusto con el papel meramente deductivo
que ejercia su disciplina; por el contrario, querfan llegar a la realidad social o, por lo
menos, partir de esta. Fue por ello que, segin José Marifa Rovira Belloso (2015), surgié
la bisqueda de una mediacién socioldgica.

Teniendo en cuenta esta diferencia, nos adentramos en el anélisis de £/ surgimiento
del Estado como proceso de secularizacion. El primer aspecto importante de esta obra es
que propuso el concepto de Estado moderno como una categoria netamente europea,
a diferencia de los historiadores del siglo XIX, quienes encontraban el origen de esta
organizacion juridica y politica en la Antigiiedad o en las concepciones filosoficas de
Aristoteles o Santo Tomds>.

Bockenforde sefialé dos procesos histéricos en el nacimiento del Estado moderno.
Por un lado, el que denominé como “histérico-constitucional’, y por otro, el proceso
que gestaba la separacién entre los 6rdenes espiritual y temporal. El primero concordaba
con la concepcién del historiador Otto Bruner (1991), quien situé la emergencia
del Estado entre el largo segmento de tiempo que iba de finales del siglo XIII hasta
mediados del siglo XVIIIL. En este periodo se afianzé la unidad del poder en manos del
rey, hecho politico que hizo posible superar la fragmentacién del poder medieval vy,
fundamentalmente, marcé la supremacia del monarca, en el interior sobre los sefores
feudales y en el exterior ante el papado y el imperio®. Ambas manifestaciones fueron las
bases del concepto de soberania, formulado en el siglo XVI por Jean Bodin, consejero
del rey Francisco I de Francia.

Sin embargo, esta es solo una cara de la moneda, es decir, una parte del proceso que el
jurista alemdn denominé “el lado histérico constitucional del surgimiento del Estado”
(2024, p. 24). El otro aspecto, tal vez menos conocido, pero no menos importante,
se manifest6 en la desvinculacién entre el orden politico y el religioso, proceso que se
conoce como “secularizacion” Su consecuencia mds significativa fue la mundanizacién
de la politica, es decir, su efectiva independencia de todo fundamento religioso o
trascendente. Desconocer este tltimo aspecto nos impediria comprender algunos de
los problemas actuales del Estado y de la politica.

[264] Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025



Las tensiones entre el Estado, la politica y la religion en la sociedad postsecular:
una lectura del Teorema de Bockenforde

Nuestro autor concibié el proceso de secularizacién de un modo simple, ya que
adoptoladefinicion de Heinrich Liibe, quien consideraba este proceso como “la retirada
o la liberacién de una cosa, de un territorio o de una institucion, de la observancia y
del dominio eclesidstico-espiritual” (Bockenforde, 2024, p. 25). No obstante, sefiald
que esta concepcion original debia estar “abierta a la posibilidad de legitimidad o de
ilegitimidad” (Zbid). La secularizacién fue un largo proceso que suele situarse en los
siglos XVI y XVII, en el periodo de las luchas por la verdadera religion del Estado,
pues se crefa que este no podia tener dos religiones. El jurista alemdn opinaba que este
ciclo habia sido solo una etapa que comenzé con la Querella de las Investiduras (1057-
1122), es decir, el enfrentamiento politico entre el imperio y el papado. Dicho conflicto
resquebrajé el antiguo orden religioso-politico del orbis christianus, caracterizado por
una férrea amalgama entre ambas esferas. Este orden se justificaba no ya en el recuerdo
del imperio romano sino en la teologia de la historia cristiana, que anunciaba el fin de
los tiempos y la salvacién de los elegidos en la segunda venida de Cristo. Mientras tanto
se debia edificar el reino de Dios en la tierra y repeler el mal en el tiempo presente —
concepto conocido como el katechon—. Como lo explicd Schmitt (2003), en el mundo
medieval se le daba este nombre a la fuerza capaz de detener la venida del anticristo” y
estaba fundada, por sobre todo otro aspecto, en lo sacro. Esta alianza entre lo sacro y
lo politico se habfa materializado cuando Constantino declaré el cristianismo como
religién de la polis, es decir, cuando este credo devino en culto publico del Imperio.
Como consecuencia, la fe se habia convertido en una fidelidad politico-religiosa y
también en un vinculo juridico con Ciristo, el todopoderoso Dios rey.

En el orden cristiano esbozado tras la caida de Roma y el advenimiento del Imperio
Carolingio, el emperador y el papa no eran los representantes del orden espiritual y
secular; por el contrario, “ambos estaban en el interior de una sola ecclesia como
titulares de distintos oficios (Bockenforde, 2024, p.27). El emperador era considerado
como una persona sagrada y consagrada, un nuevo Salomén. Pero tras la Qu'erella de las
Investiduras se produjo la ruptura del lazo entre lo espiritual y lo secular y el monarca
pasé a ser un cristiano mds. Los detentadores del poder espiritual reclamaron todo lo
que habia de santo y de sagrado para la Iglesia. Jacques Le Goft (2016) subraya que este
conflicto fue puramente occidental porque en Bizancio el problema se habia resuelto
con la reunién de ambos poderes, el espiritual y el temporal, en la persona del Basileus.
El patriarca habia quedado subordinado al emperador. Esta fusién ocurrida en Oriente
se denominé como Cesaropapismo.

La definitiva separacién entre lo espiritual y lo temporal ocurrié en Occidente a raiz

Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025 ¢ [265]



Julio Juan Ruiz DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833

delaexcomunién del emperador Enrique IV, prescrita por el papa Gregorio VIL. En 1076
Enrique habia convocado una dieta en Worms en la cual veintiséis obispos alemanes
declararon su decisién de deponer al papa. El monarca germano comunicé altivamente
la declaracién de Worms al pontifice por medio de una carta en la que desconocia la
autoridad de aquel. Ante la actitud de Enrique, el papa decidié excomulgarlo. Con ello
desligd a sus vasallos del juramento de fidelidad al monarca, de modo que su poder
perdié legitimidad y sustento. Dada esta situacion, el emperador decidié someterse
al papa y lo demostré cumpliendo con un acto de contricidn: en el mes de enero de
1077, en pleno invierno, descalzo y con hdbito de penitente, pidié perddn al papa en
el castillo de Canossa®. Ante esta muestra de arrepentimiento, Gregorio VII levant6 la
excomunion, aunque remiti6 la reposicion de la autoridad real al consejo de los principes
y a la posterior sentencia arbitral del propio pontifice. Por ende, el perdén papal solo
significd la reconciliacién del monarca con la Iglesia, no la habilitacién del noble para
volver a reinar. Cabe remarcar que, pese a la separacion producida entre ambos 6rdenes,
durante la Edad Media todos los reinos se consideraban cristianos, es decir, tenfan un
comun denominador religioso. Hubo que esperar a las guerras religiosas del periodo de
la Reformay de la Contrarreforma para presenciar el final de este fundamento sagrado.

A este proceso el jurista norteamericano Harold J. Berman (1983) lo llamé
“revoluciéon” en oposiciéon a la terminologia de la historiografia cldsica que lo
denominaba “reforma o querella de las investiduras”. El término “revolucién” condensa
cuatro caracteristicas: la de totalidad, al ser una transformacién general; la de rapidez y
brusquedad, claramente contrastante con el ritmo lento de la Iglesia; la violencia, que
se manifestd en las guerras contra el bando imperial; y su extensién en el tiempo, pues
acontecié durante toda una generacién.

Asimismo, Dardoty Laval (2021) destacaron que este movimiento fue efectivamente
una revolucién en el orden politico por representar una ruptura con el orden anterior,
que fundia las esferas temporal y espiritual. Ademds de fortalecer la autoridad papal
dentro y fuera de la Iglesia, este proceso repercutié profundamente en el plano cultural
al posibilitar la creacidn de las primeras universidades, que promovieron la recepcién y
la ensefianza del Derecho Romano (base del Derecho Canénico y de la legislacién de
los Estados nacionales) y la sistematizacion de la filosofia y la teologia. Dardot y Laval
afirmaban que esta revolucion habia servido para construir la soberania del Estado y
que el modelo para esta tarea habia sido la monarquia papal.

Desde una perspectiva eclesial, esta transformacion se contextualiza en lo que el
historiador espafiol Jos¢ Angel Garcia de Cortdzar (2012) denomind “la construccién

[266] Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025



Las tensiones entre el Estado, la politica y la religion en la sociedad postsecular:

una lectura del Teorema de Bockenforde

del modelo romano de cristiandad” que comenz6 a mediados del siglo XI y se afianzé
con el acceso al solio pontificio de Gregorio VII, en 1073. En este segmento temporal,
“un grupo de hombres muy decididos y bien coordinados ocupé el nicleo del poder de
la institucién y desde ¢l se empenié con la absoluta conviccién de reformar la Iglesia”
(2012, p. 257).

Por nuestra parte, vemos esta revolucién como un punto critico que permiti6
la paulatina divisién entre los dérdenes espiritual y temporal (fusionados en la
tradicién mondrquica bajo la figura del rex sacerdos, que Ernst Kantorowicz analizara
detalladamente en su obra Los dos cuerpos del rey) y por ello Bockenforde la presenté en
su obra como una etapa fundamental.

Siglos después, cuando la divisién religiosa se hizo realidad en Europa, surgi6
la pregunta sobre si dos confesiones cristianas, que luego serfan tres (la catélica,
la luterana y las reformadas) podrfan convivir en un solo Estado. En la prictica esta
coexistencia se tradujo en un enfrentamiento por demostrar qué faccién era poseedora
de la verdad y desat6 sangrientas guerras civiles. Las devastadoras consecuencias de las
luchas llevaron a las partes a declarar que el Estado, como fuerza neutral, era la tnica
instancia que podia garantizar la paz. La neutralidad deseada se lograria haciendo a
un lado el problema de la religién verdadera, pues era més urgente llegar a una paz
formal y superar las contiendas que decidir si una de las facciones detentaba la verdad.
El poder del rey, entonces, se manifesté como una instancia neutral que garantizaba la
libre conciencia. Un subdito podia profesar la religién que desease, pero debfa acatar la
autoridad real y obedecer las leyes. Esta segunda etapa fue la prueba mas palpable de la
disolucién de todo fundamento religioso del Estado, proceso que sacrificé la busqueda
de la verdad en aras de la paz civil’ y separé el Estado de la religion. Esta division se
estableci6 en el Edicto de Nantes, de 1598, que dio paso a la presencia “de un Estado
organizado y legitimado en términos puramente empiricos y politicos” (Bdckenforde,
2024, p. 33). No obstante, este orden abrid, en primer lugar, el camino para la tolerancia
religiosa, y mas tarde, para la libertad de conciencia.

Finalmente, la Revolucién Francesa llevé el proceso de secularizacion a su apogeo
porque con ella el Estado encontré su legitimacién en el hombre. El principio
legitimador fue, pues, el individuo y sus libertades. Al separarse lo religioso del Estado,
este reconocio lalibertad de credo y religion, que plasmé en la Constituciéon de 1791. El
fundamento de este nuevo orden era el individuo considerado en si mismo, sin ninguna
relacién con lo trascendente. Este individuo fue el titular de la Declaracién de los Derechos
del hombre y del ciudadano, dentro de los cuales se encontraba el relativo a la libertad

Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025 ¢ [267]



Julio Juan Ruiz DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833

de conciencia. El hombre podia profesar libremente una religién, pero también se le
reconocia su derecho a no practicar religién alguna. Este derecho fundamental fue el
corolario del proceso de tolerancia que surgié luego de las guerras de religién europeas
de los siglos XVI y XVIIL. Antes de ellas, cuando el Estado se identificaba con una
religién no habia espacio para la libertad de creencias; después de ellas, el Estado se
emancipé paulatinamente de la religién, produciendo su retorno a la sociedad. Este
proceso fue estudiado por Karl Marx en su manuscrito La cuestion judia.

Luego de la Revolucién Francesa el Estado ya no se respaldaba en la religion, sino
en los principios esbozados por una razén individualista e instrumental. No obstante,
en el siglo XIX se intenté restaurar el Estado cristiano. En estas tentativas (como la
monarquia por la gracia divina, la alianza entre el trono y el altar y la Santa Alianza) “el
cristianismo se convirtié en adorno (Dekor) de los asuntos mundanos y se utilizé para
dar estabilidad a ciertas situaciones de poder” (Bockenforde, 2024, p. 43).

Tras haber examinado las etapas del proceso de secularizacién, Bockenforde
(2024) planted lo que ¢l consideraba como ntcleo de la problemdtica del proceso de
secularizacién, que dio origen al célebre Teorema o Dictum que lleva su nombre: “el
Estado liberal secularizado vive de prerrequisitos que no puede garantizar” (2024, p.
47). La percepcidn de esta carencia lo condujo a una conviccién fundamental: el proceso
de secularizacién del Estado, entendido como la separacién entre Estado y religion, era
irreversible. Prueba de ello habfan sido las infructuosas corrientes restauradoras en la
Francia del siglo XIX.

Pese a estos fracasos, el problema de la legitimacién del Estado continué existiendo:
¢en qué se sustenta el Estado después de que la religién ya no es més el elemento
unificador? Este interrogante no resuelto dio comienzo a una cuestién todavia actual:
la basqueda de una nueva fuerza homogeneizadora. Esta problemética estuvo mucho
tiempo “escondida’, pues los Estados europeos adoptaron como fuerza unificadora
la idea de nacidn, es decir, la unidad de la nacién que habia reemplazado a la unidad
religiosa Sin embargo el individuo, base sustentadora del orden que habia surgido en la
Revolucién Francesa, se emancip6 de este basamento como en el pasado lo habia hecho
de la religion.

II1. Interpretaciones del “Teorema”

En el comienzo de su ponencia “¢Fundamentos prepoliticos del Estado democrético

de derecho?”, presentada en las jornadas académicas a que ya hemos hecho referencia,
) quey

Jurgen Habermas comenzé el examen del “Teorema de Bockenférde” cuestiondndose

[268] Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025



Las tensiones entre el Estado, la politica y la religion en la sociedad postsecular:
una lectura del Teorema de Bockenforde

si el Estado liberal constitucional y secularizado posefa la capacidad de recurrir a sus
propias fuentes para renovar sus fundamentos normativos.

Esta indagacion aludia a la existencia de un poder preconstituyente que ofrecia al
Estado el sustento necesario para la legitimacién. En este sentido debemos tener en
cuenta que las posturas arraigadas en el formalismo juridico, por ejemplo, en el de Hans
Kelsen, no exigian la domesticacién de un poder preexistente, fuera este de naturaleza
religiosa o ética. La razén préctica consideraba que la solidaridad ciudadana surgia
cuando “los principios de justicia han penetrado previamente el denso entramado
de los diferentes conceptos culturales” (Habermas, 2008, p. 30). Esto quiere decir
que los principios juridicos, en particular los principios, declaraciones y garantias
constitucionales, formaban parte del discurso social, especialmente del debate publico.
Consideramos que esta arquitectura racionalista funciona en tiempos normales, pero
en tiempos de crisis en que la solidaridad social estd amenazada tal como podria ocurrir,
segin Habermas, en el caso de una modernizacién “descarrilada’, la unificacién de la
sociedad no podria alcanzarse apelando a principios juridicos racionales.

Por otra parte, ¢l pensamiento postmetafisico se caracteriza por la carencia de una
concepcién generalizada acerca de lo que es una vida buena y éticamente ejemplar. En
el pensamiento religioso, por el contrario, abundan consideraciones de este tipo que a
través de los siglos han mutado en cosmovisiones seculares. Debido a esto, el filésofo
aleman sostenia que la permanencia de grupos religiosos en la sociedad postsecular —
mientras estos no hayan caido en el dogmatismo— nos permite acceder a formas de
expresion y sensibilidad tales como la compasién por el fracaso de vidas individuales
y el sufrimiento de los mds vulnerables, que en el 4émbito de la sociedad secular se han
perdido. Una realidad de estas caracteristicas invita a la filosoffa a aprender de la religion
en un sentido hegeliano, tal como lo hizo el cristianismo al enriquecerse con el aporte
del pensamiento metafisico griego. Esta labor de apropiaciéon ha quedado plasmada
en conceptos normativos fundamentales como los de responsabilidad y autonomia.
De esta manera, Habermas (2008) observé que, si bien el sentido religioso se habia
transformado, esta mutacién “no lo ha vaciado devaluindolo ni consumiéndolo”
(2008, p. 28). Como ¢jemplo de ello cité la interpretacién secular de un pasaje biblico
central: la creacién del hombre a imagen y semejanza de Dios. En términos laicos, esta
se tradujo como la condicién de igualdad y dignidad de todas las personas.

El filésofo alemédn consideraba que esta experiencia de separacién y adaptacién
de significados del dmbito religioso al secular permitia interpretar el Teorema de
Béckenforde en un sentido realista, mds atin en el contexto de desintegracién social que

Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025 ¢ [269]



Julio Juan Ruiz DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833

habia surgido como consecuencia del accionar del mercado y del poder administrativo.
Por esta razén afirmaba que era un deber del gobierno preservar las fuentes religiosas
que fundamentaban la conciencia legislativa del Estado y el accionar de los ciudadanos.

Asi lo establecié en el discurso sobre la sociedad postsecular que manifestaba la
pervivencia de lo religioso en el dmbito de una sociedad cada vez mids alejada de lo
sagrado. También lo demostrd abogando por una comprensién normativa que abarcara
tanto la cosmovisién de los no creyentes como la de los creyentes. Esta equiparacion
resultaba necesaria para alcanzar la igualdad en el plano politico. Tanto la racionalidad
laica como la religiosa habian de concebir el proceso de secularizacién de la sociedad
como un aprendizaje complementario donde ambas debian escucharse y dialogar, es
decir, considerar sus aportaciones mutuas.

A su vez, esta expectativa del Estado coexiste con el interés de las comunidades
religiosas porque les permite influir en el conjunto de la sociedad a través de la opinién
publica. Més alld del disenso inevitable, la conciencia religiosa y la laica deben convivir;
pero para que esto sea factible el Estado, segiin Habermas (2008), debe renunciar a una
generalizacién sustentada en la hegemonia de una cosmovisién laica. Es por ello que
los ciudadanos de una sociedad secularizada no pueden desconocer la verdad de los
principios religiosos y las aportaciones de este 4mbito a las discusiones publicas.

Cabe acotar que, en su tltima obra, Una Historia de la Filosofia I, Habermas (2023)
mostré que la filosoffa occidental habia incorporado contenidos religiosos como
herramienta de aprendizaje a lo largo de su historia. De esta manera reivindicaba la
fe y el accionar conjunto entre la dimensién religiosa y la razén. El autor lleg6 a una
conclusién similar a la sustentada por Benedicto XVI, afirmando que no solo la razén
establece el limite a la fe para no caer en el fanatismo, sino que la fe también pone
limites a la razén para que ésta no caiga en la soberbia.

Segin Cesar Ortega Esquembre (2021), estos argumentos que el filésofo germano
expuso en su ponencia se originaron en su discurso “Creer y saber”. En el mismo,
cuestionaba los pardmetros de la secularizacién anteriormente defendidos e indagaba
el rol del Estado constitucional, en particular lo que esta instancia puede imponer a los
ciudadanos religiosos y no religiosos. El cambio fue producto de la revitalizacién de
las formas religiosas y la constatacion de los limites de la modernidad, que aspiraba a
universalizar los procesos de secularizacion.

En este giro epistemoldgico, Habermas no llegé a posturas radicales, sino que
propuso un trénsito desde la mera tolerancia delo religioso ala bisqueda de cooperacion

[270] Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025



Las tensiones entre el Estado, la politica y la religion en la sociedad postsecular:

una lectura del Teorema de Bockenforde

social entre las racionalidades laica y la religiosa. Consideramos que esta propuesta
constructiva es su mayor aporte, porque posibilitarfa la superacion de la segmentaciéon
social, (ocasionada por la carencia de fueras unificadoras) y fomentaria el didlogo entre
ambas racionalidades, apuntando a su integracion a través del aprendizaje mutuo.

Seguidamente examinaremoslasegunda ponencia, presentadaen el eventoacadémico
de Munich en 2004 por el entonces Cardenal Joseph Ratzinger. La principal afirmacién
del eminente tedlogo fue que el poder debia situarse bajo el escudo del derecho para
evitar que la sociedad obedeciera pautas arbitrarias y que una libertad al margen de
lo juridico pudiera conducir a la anarquia. Por eso, segin €, la politica tenia la misién
de construir unas bases éticas y juridicas adecuadas. Este objetivo lo llevé a reflexionar
sobre las nuevas formas de poder y los limites necesarios para contenerlos; pero antes de
ahondar en este punto comparé6 dos formas de poder: el miedo al holocausto nuclear de
la segunda posguerra y el panico actual producido por el terrorismo.

Ratzinger explicé que la guerra fria habia planteado la necesidad de limitar el poder
nuclear de las potencias a fin de evitar una catdstrofe nuclear global. Paraddjicamente,
lo que habia evitado el desastre fue el miedo de que con la eliminacién del oponente
también se llegara ala propia destruccién. En comparacién, anadié el religioso, el miedo
que actualmente infundia el terrorismo tenia menos alcance, pero no por eso era menos
letal, pues amenazaba al individuo en su cotidianidad y lo exponia a las maniobras de
criminales que podian desestabilizar el mundo y sumergirlo en un caos.

Al analizar los motivos de los terroristas para perpetrar sus crimenes atroces, el
teblogo alemédn constaté que la fuerza que movia a estos delincuentes muchas veces
se asentaba en motivaciones morales (como fue el caso de Osama Bin Laden), porque
se proponian vengar la humillacién de las potencias para con los pueblos mds débiles.
Asimismo, destacé que algunas agresiones se perpetraban para defender la tradicién
religiosa. Esta tltima observacién llevé a Benedicto XVI a condenar al fanatismo
religioso, pero fundamentalmente, a cuestionarse: “¢es la religion una fuerza de
curacién y de salvacion, o serd mds bien un poder arcaico y peligroso que construye
falsos universalismos induciendo a la intolerancia y al error?” (Ratzinger, 2008, p.
42). Esta pregunta lo llevé a considerar la necesidad de poner la religion bajo la tutela
de la razén para evitar este mal. De este modo, para el hombre, la facultad intelectiva
desempefiarfa una funcién de control.

También aseveré que se ponia de manifiesto una nueva forma de poder en la
creacién iz vitro de seres humanos. En este acto el hombre pasaba de ser una criatura
a imagen de su creador, Dios, para ser un producto humano. Esta circunstancia no era

Isonomia e Ntim. 63 « 2025 ¢ [271]



Julio Juan Ruiz DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833

més que una hybris de la razén, tal como lo habia sido la bomba atémica, y era evidencia
de que tanto la razén como la religién debian ser controladas. Por ello declaré que
“deberfan quizs circunscribirse reciprocamente la religién y la razén, mostrarse una a
otra los respectivos limites y ayudarse a encontrar su camino) (Ratzinger, 2009, p. 44).
En esta consideracion se manifestaba el leitmotiv de la teologia de Benedicto XVI, es
decir, la accién conjunta de la religién y de la razén, que deben limitarse y depurarse
mutuamente.

Joseph Ratzinger destacé el efecto devastador de esas nuevas formas de poder de
alcance mundial, que tornabaacuciante encontrarlasbases éticasy morales paraconstruir
una estructura juridica eficaz donde el derecho predominara sobre el poder arbitrario
y la violencia. Propuso que esta propuesta fuera planteada a una escala intercultural,
porque la busqueda de pardmetros éticos y juridicos no se podia discernir apelando
tinicamente a la racionalidad laica y la racionalidad religiosa, dado que ninguna de las
dos tenia de facto la preeminencia universal. En el émbito occidental eran comunes las
tensiones entre ambas racionalidades, pero algunas veces se ignoraban. Algo similar
ocurrfa en el entorno isldmico, en la tradicién hindu y en las culturas indigenas de
Africa y de América, las cuales impugnaban tanto la racionalidad occidental como el
cristianismo. Estas tensiones dificultaban la concrecion tanto de una férmula juridica
global como de los fundamentos éticos comunes.

Durante la ponencia, el tedlogo resalté el interrogante formulado a Habermas por
un colega teherani, quien planteé la necesidad de revisar el proceso de secularizacién
occidental a la luz de la sociologia de las culturas y de las religiones. Sobre este aspecto,
el pensamiento teoldgico-politico de Ratzinger no concebia la secularizacién europea
como resultado del desgaste o desencanto de la racionalidad occidental, tal como lo
habian planteado Schmitt o Strauss. Por el contrario, el eminente te6logo opinaba que
esta crisis marcaba las fronteras de la racionalidad occidental, que por estar supeditadaa
un orden cultural especifico resultaba dificil de comprender en otros marcos culturales.
Debido a ello, esta racionalidad no podia alcanzar su vigencia en el conjunto de la
humanidad. Por consiguiente, consider6 que el proyecto de una ética universal como
la habia concebido Hans Kiing era una abstraccién. En base a estas consideraciones,
Ratzinger (2008) llegé a la conclusién de que el tan deseado enlace entre religion y
razén debfa manifestarte en un contexto intercultural marcado por diferentes voces
planetarias provenientes de diversas realidades culturales. Un didlogo polifénico que
no excluyese a ninguna voz del planeta.

Como hemos visto, la clave de la postura de Ratzinger fue la integracion entre

[272] Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025



Las tensiones entre el Estado, la politica y la religion en la sociedad postsecular:
una lectura del Teorema de Bockenforde

fe y razén, no su escision. El tedlogo explicéd licidamente los fundamentos de esta
integracion en su obra Fe, Verdad y Tolerancia. El cristianismo y las religiones del mundo.
En este trabajo manifest6 que el cisma entre ambas dimensiones habfa acaecido cuando
la Tlustracién acufi6 su lema: “la religion dentro de los limites de la mera razén”. Desde
el momento en que la religion se separd de la razén, lo sagrado ya no pudo ser la fuerza
que sustentaba la vida.

Lo que realmente hizo la Ilustracién fue buscar un nuevo espacio para la religién. Y
fue un fildsofo alemédn del Romanticismo, Friedrich Schleiermarcher, quien ofrecié una
nueva demarcacién para brindarle un lugar. Sobre esta nueva perspectiva, Ratzinger
comentd: “la praxis es el arte, la especulacidn es la ciencia, la religion es el sentido de
lo infinito y gusto por ¢éI” (2005a, p. 126). En otras palabras, por mds precisa que fuera
dicha delimitacién, lo sacro no podia restringirse a lo sectorial porque su vocacién es
el todo; lo religioso existe para integrar al hombre a la totalidad de su ser, para vincular
mutuamente al sentimiento, al entendimiento y a la voluntad, pues tiene como meta
“dar una respuesta al desafio planteado por el todo, al desatio que suscita la vida y la
muerte, la comunidad y el ‘yo; el presente y el futuro” (1bid).

La crisis actual de la religién esta dada por la incomunicacién entre el dmbito
objetivo —la razén—, y el subjetivo —la religién—. No obstante, hay que reconocer
que la razdn especializada sectorialmente es capaz de dar grandes frutos, tal como lo
atestiguan la cienciay la tecnologia, pero no es capaz de responder a las preguntas totales
como aquellas sobre el sentido de la vida, la misién del hombre o la muerte, porque
estos interrogantes pertenecen al espacio de la religién. De aqui que, segtn el sucesor
del Apéstol Pedro, al plantear una reduccidn del émbito de los fundamentos “se altera
el equilibrio, y resulta una alteracidon que puede ser fatal para lo humano” (Ratzinger,
2005a, p. 127); por ende, resulta primordial la integracién entre razén y religién.

Como podemos observar, desde 4ngulos distintos tanto Habermas como Ratzinger
abogan por un didlogo entre la fe y la razén, entre y ciencia y teologfa. Esta actitud
conciliadora muestra la superacién de una etapa de antagonismo mutuo.

Estas consideraciones teoldgicas pueden complementarse con otras reflexiones del
ambito de la Teologia Politica formuladas por el entonces Cardenal Joseph Ratzinger en
el capitulo Il de su libro Iglesia, ecumenismo y politica. En dicho texto el te6logo sostenia
que el cristianismo era la fuerza necesaria para cohesionar la sociedad democratica
y pluralista, pues como claramente expone el Teorema de Bockenforde, el Estado
liberal vive de supuestos “que el mismo no puede garantizar”. En la obra mencionada,
Ratzinger ofrecié un andlisis sobre el Estado de las democracias occidentales. Para

Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025 ¢ [273]



Julio Juan Ruiz DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833

comenzar, sefiald que, tras la Segunda Guerra Mundial, al tiempo que nacian las nuevas
democracias se creaba una imagen ideal de las mismas. Con el tiempo esta idealizaciéon
habia conducido a decepciones vy, principalmente, a la conciencia de que el Estado
democritico y liberal ya no era una sociedad perfecta —punto que también sefala
el Teorema que es objeto de nuestro andlisis—. Sobre todo, declaraba el tedlogo, el
Estado necesitaba de fuerzas preestatales para cohesionar a la sociedad civil, es decir, de
fundamentos que le permitieran mantener la unidad social, frecuentemente amenazada
por fuerzas econdmicas y politicas. Desde su perspectiva, solo el cristianismo podria
dar las energfas y el fundamento de que carecia el Estado constitucional. En este punto
creemos importante detenernos en el andlisis del telogo sobre las debilidades del
sistema democratico y su autocritica del cristianismo, y sobre su conclusion final acerca
de “la irrenunciabilidad del cristianismo en el mundo moderno”.

Segun observé Ratzinger, una de las mayores falencias del sistema era la de no
aceptar la imperfeccién de las cosas humanas, situacién que se evidenciaba en el hastio
del hombre contemporineo, especialmente en su disconformidad con el sistema
democréticoy en su incapacidad de reconocer que, pese a sus falencias, este es el régimen
de gobierno mds favorable. En los ltimos tiempos esa sensacién negativa habia estado
alimentdndose de una existencia vacia, producto de una secularidad radical que negaba
toda trascendencia. Todo esto favorecid la aparicién de utopias, de caminos alternativos
que solo desembocaron en un nihilismo asfixiante, ya que no se le podia negar al hombre
una dimension trascendente, necesaria para una vida mas humana, aunque imperfecta.

Entre sus reflexiones, el tedlogo afirmé que en la sociedad “liberada” el bien no
se basaba en el esfuerzo ético de los hombres, sino que el buen desempefio de las
instituciones era garantizado por las estructuras, porque un Estado surgido del ezhos,
es decir, de la libertad, “nunca estd terminado, nunca es totalmente justo, nunca estd
garantizado. Es imperfecto, igual que el hombre” (Ratzinger, 2005b, p. 226). Para
superar esta imperfeccion, las estructuras reemplazaban al hombre porque no es el
ethos quien produce las estructuras, sino que estas producen al ezhos. Se originaba asi la
renuncia al ezhos humano, es decir, a la libertad, a la conciencia y a la responsabilidad,
todo en aras de superar la fragilidad y la imperfeccion de las instituciones y la sociedad.

Enel plano filoséfico, Ratzinger (2005b) comprobd lahegemoniade unaracionalidad
que desconocia lo moral y que a partir de Bacon se habia circunscrito a lo cuantitativo,
al cdlculo y a la experimentacion. Esta restriccion en Bacon y en Comte habia tenido
por objeto delimitar una fisica de las realidades humanas. Desde esta perspectiva, lo
légico quedaba circunscrito a un determinado tipo de racionalidad, mientras que

[274] Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025



Las tensiones entre el Estado, la politica y la religion en la sociedad postsecular:
una lectura del Teorema de Bockenforde

todo lo demds formaba parte de lo aldgico. Para superar esta racionalidad extrema
resultaba necesaria una dimensién trascendente que permitiera al hombre “plasmar su
mundo, aunque siempre imperfecto, de modo que se pueda vivir en él humanamente”
(Ratzinger, 2005b, p. 231). De este modo, al hacer hincapié en la imperfeccién humana
el sucesor del apdstol Pedro confirmaba la tesis de Bockenforde sobre el Estado como
societas imperfecta, que necesita de una fuerza externa para conservarse y fundamentarse.
Esta fuerza, para él, era el cristianismo, el cual debia realizar una autocritica para luego
presentarse como el sostén del Estado constitucional.

Sin embargo, el erudito tedlogo reconocié que el cristianismo no constituia
a priori dicha fuerza contenedora. En la Roma imperial habia sido considerado
como una religién andrquica y disolvente que justificaba la persecucion de sus fieles.
Ratzinger (2005b) nos recordaba en su andlisis que la anarquia habia existido siempre,
independientemente del cristianismo.

En el medievo, a esa imagen negativa del cristianismo le sucedié la concepcién
agustiniana de las dos ciudades: la de Dios y la terrena. Segtin San Agustin, la primera
no podia materializarse, mientras que la civitas terrena estaba mas préxima a un Estado
demoniaco. Dicha estigmatizacién fue superada por la teologia escolastica medieval, la
que esboz6 un Estado profano en base a la concepcién del derecho natural aristotélico.
Pero esa imagen de Estado posible se esfumé debido a la proliferaciéon de metas
excesivas'?. A ello se sumé el hecho de que la fe cristiana tenia como vocacién la verdad,
y por esta razon no podia ser una religién mds en el pantedn y replegarse en el derecho
privado. Por el contrario, esta caracteristica la llevé a ocupar un lugar en el derecho
publico en cuanto credo monoteista con aspiracién de verdad.

José Marfa Carabante (2024) considera que en el pensamiento teoldgico de
Benedicto XVI el cristianismo vino a completar la verdad que expresaba la filosofia
clésica. En este sentido, Werner Jaeger (2023) observé que “sin la evolucién poscldsica
de la cultura griega habria sido imposible el surgimiento de una religién cristiana
mundial” (2023, p. 12). Por esta razdn, la expansién del helenismo en la Antigiiedad
habia hecho posible que el mensaje de Cristo saliera al mundo y no se limitase al Mar
Muerto ni a las fronteras de Judea'®. A su vez, en el plano intelectual la helenizacion del
cristianismo habia significado la incorporacién de categorias y conceptos de la filosofia
griega en el seno de la religién cristiana. Ratzinger (2005a) denominé este proceso
como “la primera revuelta ilustrada del cristianismo’, y afirmé que en ese momento se
habia creado el estrecho vinculo entre fe y razén.

Segtin lo planted el tedlogo alemdan, de todas las fuerzas externas el cristianismo

Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025 ¢ [275]



Julio Juan Ruiz DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833

era la que, de acuerdo al Teorema de Bockenforde, el Estado necesitaba para afianzarse
porque —y a esto ¢l le concedia especial relevancia— a diferencia del cristianismo, a
las otras fuerzas “les falta el aliento vital de una realidad histérica madurada a lo largo
de los siglos” (Ratzinger, 2005b, p. 235). En este aliento se basaba la importancia
especifica de la religién de Cristo, y Joseph Ratzinger fundamenté en ella su lectura
religiosa del Teorema, lo cual ocasiond que algunos especialistas como Pérez Crespo
(2024) la calificaran como apologética.

A su vez, la defensa del cristianismo sustentada por Ratzinger (2005b) se asimila a
la postura del tedlogo Thomas Ruster (2011), quien abogd por una recuperacion de la
identidad cristiana. Segun ¢l, en nuestra época “han regresado los dioses y los demonios
antiguos” y han implantado su dominio. Por esta razdn este tedlogo considerd necesario
deslindar el cristianismo de las demas religiones desde una perspectiva teolégica, pues
los cristianos “necesitan defender su fe si no quieren ofrecer al emperador, sin resistencia
y bajo nuevos ropajes, el sacrificio prescripto.” (2011, p. 14). En este sentido, los escritos
del ya fallecido papa se pueden calificar de apologéticos desde la vision de la Antigtiedad
tardia, en que la apologia era un alegato juridico. Y segtin nos los recuerda Ftiene Gilson
(2024) los primeros padres de la Iglesia también fueron llamados apologistas por “su
exposiciones parciales de la fe cristiana y algunos intentos de justificarla ante la filosofia
griega” (2024, p. 18)".

En el 4mbito anglosajon el Dictum también fue motivo de andlisis y origind
lecturas interesantes. Por ejemplo, para Stein (2018), el Teorema enunciado por
Bockenforde tenia por destinatarios a los creyentes catélicos alemanes, quienes debian
superar su desconfianza hacia la Constitucién de la Republica Federal de Bonn. Los
catdlicos germanos tenfan constitucionalmente un deber y compromiso con el ethos
de la libertad de creencias, baluarte del Estado constitucional. Este deber se encuentra
expresado al final de E/ surgimiento del Estado como proceso de secularizacion. En este
texto Bockenforde senala que el sentido en que los cristianos deben entender al Estado
en su secularidad no es el que considera esta organizacién como enemiga de su fe. Por el
contrario, deben tomarlo “como la oportunidad de su libertad, que es también su tarea
preservar y realizar” (2024, p. 48). Esta cita también nos invita a enfocar al Estado de un
modo no tradicional, es decir, a verlo como un garante de las libertades y no solo como
el detentador del monopolio de la fuerza.

Otras interpretaciones del Teorema también merecen una especial mencién. Entre
ellas, no podemos dejar de examinar la de Christian Polke (2018), profesor de Etica y
Teologfa Sistemdtica de la Universidad de Gotinga, para quien, desde que Bockenforde

[276] Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025



Las tensiones entre el Estado, la politica y la religion en la sociedad postsecular:
una lectura del Teorema de Bockenforde

formulara su tesis hasta el presente, en el mundo han acaecido importantes cambios. De
estos, uno de los més relevantes es el del pluralismo multidimensional. Por otra parte,
sefiala que, en Alemania, durante al menos las tltimas cuatro décadas, el Teorema ha
sido citado no solo en articulos sobre teoria constitucional sino también en debates
publicos. Polke comparte la visién de Jirgen Habermas sobre la coexistencia de las
racionalidades laica y religiosa en lo publico, realidad fundamental para alcanzar el
consenso necesario tanto para el desenvolvimiento de las instituciones democréticas
como para la legitimidad de esta forma de gobierno.

En relacién con la tesis del Teorema y el problema de su actualizacién, Christian
Polke (2018) se refiere a una conferencia que dio Bockenforde en el afio 2006, en la
que presentd un balance tedrico y una versién actualizada de su célebre texto®. En
esta ocasion reivindicd la neutralidad del Estado. Para el profesor de la Universidad
de Gotinga, el caso mds representativo para examinar esta cuestioén fue la controversial
decision del Tribunal Constitucional Alemén en el denominado “caso de los Testigos
de Jehovah” que, desde su perspectiva, fue iluminador. La mencionada comunidad
religiosa aconseja a sus miembros no participar en eventos poh’ticos porque, segt’m
su interprctacién, estos son meramente provisionalcs comparados con la economia
del proyecto salvifico de Dios. El problema se planteaba porque este grupo rehusaba
participar en las elecciones para designar a los representantes del pueblo, una
manifestacién crucial de la soberania de un pais. El alto tribunal germano argumenté
que exigir a los miembros de las comunidades religiosas un comportamiento que fuera
mds alld de las normas legales era contrario a la neutralidad del Estado. Congruente
con su conviccién de que “ningtin camino puede llevarnos antes del punto de inflexién
de 1789 sin destruir el Estado como orden de libertad” (Bockenforde, 2024, p. 47), el
iusfildsofo apoyé el fallo del tribunal.

Este fallo es también un ejemplo para evaluar la busqueda de valores para
homogeneizar el Estado que surgi6 en Alemania después de 1945. Sus criticos apelaron
a la lealtad ciudadana como valor y sobre este aspecto Bockenforde consideré que
apelar a los valores “abre el camino al subjetivismo y al positivismo de las valoraciones
cotidianas (...) destruyen la libertad en lugar de fundarla” (Béckenforde, 2024, p. 46).

Habiendo examinado las interpretaciones mds significativas del Teorema de
Bockenforde, quisiéramos exponer nuestra vision del mismo. A nuestro juicio, esta obra
constituye un test para verificar la defensa de los derechos fundamentales y también
como garantia de la vigencia del pluralismo que es propio de la democracia moderna.
Para sustentar nuestra tesis de cardcter instrumental nos apoyamos en la valoracién del

Isonomia ¢ Niim. 63 « 2025 ¢ [277]



Julio Juan Ruiz DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833

jurista germano acerca de la Revolucién Francesa: “ningtin camino puede llevarnos
antes del punto de inflexién de 1789 sin destruir el Estado como orden de libertad”
(Bockenforde, 2010, p. 47). No se puede imponer la religién por la fuerza. Més atn,
porque como lo afirma Norberto Bobbio (2008), este derecho a la libertad religiosa
forma parte del “presupuesto filoséfico del Estado liberal, entendido como Estado
limitado en contraposicién al Estado absoluto” (2008, p. 11). Ademds, la libertad

religiosa es “el primer eslabén de todas las demds libertades”(Salazar Ugarte: 2006, p.
11).

A suvez, lalibertad religiosa nos conduce a la libertad de expresién, base y engranaje
esencial para el pluralismo en la democracia moderna. En ella, a diferencia de las
autocracias, coexisten cosmovisiones diversas y también opuestas amparadas en el
principio de tolerancia, es decir, en lo que Kelsen (1993) denomind como “imperativo
de buenavoluntad” En las sociedades democraticas actuales podemos observar que estan

p q
presentes tanto la teologia de Ratzinger como la concepcién evolucionista de Richard
Dawkins. Sustentamos que esta concrecidn solo es posible mediante la vigencia plena

q p g p
del Teorema de Bockenforde, que en este caso acttia como garantia del pluralismo.
q g p

Nicola Matteucci (2010) observa que, con la incorporacién de las masas a la vida
politica, la secularizacién no se limit6 solo a las élites sino a toda la poblacidn, es decir,
no solo afectd la cultura politica sino a la cultura en general. De este modo, no solo
fueron cuestionadas la religién y la tradicidn, sino que también resulté erosionada
toda autoridad social, dejando a la comunidad sin referentes y al Estado sin fuerzas
sustentadoras. En relacién con esto, pensamos que el Diczum también constituye un
desafio para la busqueda de fuerzas sustentadoras que protejan a la sociedad de lo
que Habermas (2008) denominé “modernidad descarriada’, especialmente en esta
postmodernidad donde las certezas del pasado provenientes de la religién y la tradicién
han sido pulverizadas, lo que agudiza la crisis de sentido que caracteriza al hombre
contemporaneo.

IV. Claves para una lectura filoséfica del Teorema

Desde la perspectiva de Giorgio Agamben (2019), la secularizacidn, objeto de estudio
y andlisis de nuestro autor, recibié dos miradas distintas: la de Max Weber y la de Carl
Schmitt. La del primero, enunciada en La ética protestante y el espiritu capitalista, hacia
hincapié en el desencanto del mundo moderno; la del segundo, que el autor desarroll6
en su Teologia Politica, remitia al origen teoldgico de los conceptos politicos y fue la que
Bockenforde tomé para desarrollar su trabajo.

[278] Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025



Las tensiones entre el Estado, la politica y la religion en la sociedad postsecular:
una lectura del Teorema de Bockenforde

Desde una perspectiva juridica, al referirse alas fuerzas vinculantes que sustentaban al
Estado, el Teorema aludia a realidades ficticas que existieron antes de laemergenciadelo
que la teorfa constitucional denomina “poder constituyente”. Segin Karl Loewenstein
(2018), esta categoria constitucional alude a “un procedimiento para la elaboracién
y la adopcidn de la constitucién escrita” (2018, p. 160). Estimamos que, dentro de la
obra de Bockenforde, la herencia del pensamiento juridico de Schmitt se aprecia sobre
todo en el reconocimiento de poderes preexistentes. En efecto, en un texto publicado
en 1986 denominado E/ poder constituyente del pueblo. Un concepto limite del Derecho
Constitucional, el autor del Teorema declaré que la Constitucién “surge de un proceso
histérico politico determinado, se ve sostenida y configurada por determinadas fuerzas”
(2000b, p. 160). En este punto concordaba con Schmitt al reconocer la dimensién
politica del orden juridico y la existencia de un hecho pre-juridico bajo la categoria de
poder constituyente. La presencia de este hecho, anterior a la Constitucién del Estado,
revelaba que el ordenamiento juridico de una comunidad no era un producto surgido
de la nada, ex nibilo, sino la expresion de una dimension pre-estatal. También era,
segtin Oscar Cubo Ugarte, la prueba de que el origen constitucional “remite, pues, a un
elemento prepolitico” (2022, p. 128).

En un reportaje publicado por Pérez Crespo (2024) como anexo ala version espafiola
de El surgimiento del Estado como proceso de secularizacidn, Bockenforde reconocio las
influencias que habia ejercido en su obra el pensamiento de Carl Schmitt. En dicha
oportunidad declaré: “aprendi mucho de Carl Schmitt y nunca lo he ocultado. Esa
educacién humanistica y juridica sin parangén que él tenia, asi como su gran erudicion,
todo esto podria abrumarte” (2024, p. 53).

También consideramos que el pensamiento del jurista germano estuvo influenciado
por la filosoffa de Guillermo Federico Hegel. Por esta razén realizaremos revision de sus
lineamientos fundamentales.

Por su claridad y rigor, la Enciclopedia de las Ciencias Filosdficas' puede servir para
comprender las raices hegelianas del pensamiento de Bockenforde, en especial su
concepcidn sobre la relacion entre el Estado y la religion. En aquel trabajo el filésofo
alemdn manifestd con claridad los limites y alcances de esta materia. Segun Hegel, la
verdadera religion y la religiosidad provienen de la eticidad pensante, porque solo en
ella encontramos la idea de Dios como espiritu libre. En su concepcién no se podia
separar al Estado, ni a lo ético, de la religién. No obstante, esta unidad debia fundarse
en su contenido, que correspondia al 4mbito de la religién verdadera, y no en el de la
supersticién. La religién verdadera constitufa el espacio para “el Dios que se conoce

Isonomia ¢ Niim. 63 ¢« 2025 ¢ [279]



Julio Juan Ruiz DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833

en el esptritu y en la verdad” (2005, p. 574). Segtin Lowith (2012), en esta unidad, que
se materializé en la identificacién de la religion protestante con el Estado prusiano,
percibimos el deseo de reconciliacién de la filosoffa con lo real, con el Estado y con la
religion cristiana.

Desde una visién metodoldgica nos parece adecuada la perspectiva de Montserrat
Herrero (2016), quien estudiala relacién de Hegel con la temética religiosa y la conexion
deestaconlo politico desde la conciencia moral. Esta categoria es una sintesis del espiritu
subjetivo, del objetivo y del absoluto. Lo moral también nos permite comprender la
eticidad que alberga la unidad de lo subjetivo (el individuo) con lo objetivo (el Estado).
Asimismo, la eticidad se expresa como el espiritu divino que entra al mundo, y por ello
reemplaza a la santidad, manifestacion preciada del 4mbito sacro. Esta concepcion de
Hegel se expresd en casos concretos; por ejemplo, en vez de continuar ensalzandose
el voto de castidad, empezd a apreciarse el matrimonio como eleccién ética y este
reconocimiento permitié valorar a la familia como institucidn suprema en el campo de
lo humano. Algo similar ocurrié con el voto de pobreza, reemplazado por la actividad
lucrativa ejercida con inteligencia y laboriosidad.

La obediencia al Estado y sus leyes fue otra muestra de que lo espiritual habia
penetrado en lo mundano, y por eso la justificacion de la eticidad se asentd en lo
terrenal. Sin esta base de eticidad, fundada en lo trascendente, la libertad juridica y
las instituciones del Estado podrian quedar en lo abstracto, porque “los principios de
la razén de la realidad efectiva tienen su tltima y suprema garantia en la conciencia

religiosa” (Hegel, 2005, p. 576).

Otro objeto de estudio para Hegel fue la eticidad, principio que predica el
fundamento del Estado, ylo examind en el campo de la historia, particularmente desde la
visién del Estado platénico. En su andlisis, el autor aleman observé que, en la Repriblica,
el fildsofo griego habia partido del principio trascendente, porque consideraba que
la constitucién y la vida politica del Estado estaban profundamente enraizadas en la
eterna rectitud, concepto de por si universal y verdadero. No obstante, el profesor de
la Universidad de Berlin subray6 la carencia de libertad en esta construccion racional
y la atribuyé a la ausencia de un fundamento religioso, pues el politeismo griego més
que religion era una fibula poética. Por eso concluyé que Platén “no supo introducir la
forma infinita de la subjetividad en su idea de Estado” (2005, p. 576). En otras palabras,
le falt6 la base de una religién verdadera, el sustento de la ética y de la libertad. Estos
anhelos se plasmaron mds tarde con el advenimiento del cristianismo, pues solo en este
movimiento religioso el hombre tomaba conciencia de si mismo, paso necesario parala

[280] Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025



Las tensiones entre el Estado, la politica y la religion en la sociedad postsecular:
una lectura del Teorema de Bockenforde

exteriorizacion y actualizacién de su libertad.

Sibien la Enciclopedia establecié claramente los fundamentos de la filosofia hegeliana
que nos permiten delimitar con precisién lo religioso, fue en Los Fundamentos de
la Filosofia del Derecho donde el filésofo realizé una demarcacién precisa entre la
religién y el Estado. En el paragrafo 270 de esta obra el autor deslindé los dos 4mbitos,
afirmando que cuando la religién no polemiza con el Estado, “alcanza ademds para si su
condicién propia y su exteriorizacion” (Hegel, 2017, p. 271). Para el filssofo germano
dicha relacién era simple, pues consistia en que “el Estado cumpla su deber con la
ayuda mediante todos los medios a la comunidad para sus fines religiosos y le brinde
proteccion” (Ibidem), mientras que la religion, al penetrar en el Estado como eticidad le
brindaba una integracién mds s6lida. De este modo, sostenia Hegel, tanto el juramento
de los ciudadanos como la institucién del matrimonio recibirfan su confirmacién y
fundamento més pleno. Sin embargo, el Estado no tenia que intervenir en el contenido
de lo religioso, es decir, en su doctrina, y solo debia limitarse a ejercer un poder de
policia cuando lo espiritual se exteriorizaba en el mundo a través de sus comunidades e
instituciones.

Aunque reconocié que los principios éticos y el orden del Estado se acercan
al dominio de la religion —de la verdadera religién, pues este dmbito alberga lo
Absoluto— el autor de la Fenomenologia no abogé por la identificacién de ambos
6rdenes, como ocurria visiblemente en el despotismo oriental, donde Iglesia y Estado
permanecian fuertemente unidos. Pese ello, sefalé Hegel, existia el Estado como
autoconciencia ética. Para alcanzar la eticidad en la realidad juzgd necesario separar
la jefatura temporal de la espiritual, condicidn esencial para que el Estado alcanzara su
universalidad sobre las iglesias particulares. Pero el fildsofo fue atin mds alld al evaluar
como positiva la separacién de los dos 6rdenes, ya que dicha separacion “estd lejos de
haber sido una desgracia para el Estado, puesto que éste solo ha podido a través de ella
(la religion) llegar a ser lo que e, la racionalidad y la eticidad” (Hegel, 2017, p. 279).
Asimismo, sefialé que esta separacién habia sido beneficiosa también para la Iglesia,
porque lo religioso alcanzé “su libertad y racionalidad”

Como hemos observado, Hegel logré reconciliar en su obra los elementos de la
problemética triada Estado, religion y politica armonizdndolos a través del cristianismo.
Después de Hegel, al producirse la separacién entre la filosofia y el credo cristiano, esta
relacion se torné mdas problemdtica. Observamos que en nuestros dias este vinculo se
tensiona aun mds por la falta de un elemento unificador como lo fue el cristianismo en
el sistema hegeliano y mds atin por el avance de la secularizacién. Sin embargo, como

Isonomia e Ntim. 63 2025  [281]



Julio Juan Ruiz DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833

ya vimos, hay autores como Habermas y Ratzinger que de modos diferentes tienden un
puente entre razon y fe, ya sea que ambas esferas se limiten mutuamente o aprendan una
de la otra. Consideramos que este es un signo esperanzador en la bisqueda de fuerzas
unificadoras y cohesionadoras que consigan al menos moderar la siempre tensa relacién
entre Estado, religién y politica.

Podemos afirmar que el aporte de la filosofia hegeliana a la obra de Bockenforde
queda sintetizado en el concepto de eticidad (Sittlichjeit). Segan Eusebi Colomer
(1986), el autor de la Fenomenologia del Espiritu denominé asi un comportamiento que,
a diferencia de la moral subjetiva, “se encarna en las estructuras, habitos y costumbres
de una determinada sociedad” (1986, p. 390). Por ende, la eticidad se funda en un
comportamiento, en un ethos, es decir, en un hébito ético de un grupo humano.

Adiferenciade Kant, que centrabalo ético en el individuo y en su autodeterminacién,
Hegel lo centré en el Estado, “la sustancia ética autoconsciente, la reunién del principio
de la familia y la sociedad civil” (Colomer, 1986, p. 391). Tengamos en cuenta que
“nadie antes de Hegel habia distinguido tan netamente Estado y sociedad” (Del
Vecchio, 1942, p. 154), ni habia situado al Estado en la eticidad, el grado mds alto del
espiritu objetivo. Por esta razén, como mds adelante explicaremos, Bockenforde no
concibe a esta organizacién como producto de la coaccién, sino, por su sustancia ética,
como garantia de la libertad.

En todo lo que hemos expuesto hasta aqui podemos reconocer dos presupuestos
fundamentales: la independencia entre Estado y religion, que Karl Marx desarroll6
magistralmente en su escrito La cuestion judia, y la eticidad del Estado como garantia
de la libertad de conciencia. En el pensamiento de Bockenforde, este ultimo concepto
culminarfa en un ethos que no solo garantiza la libertad de conciencia, sino todas las
otras libertades del ciudadano. Ambos presupuestos, a nuestro juicio, merecen un breve
andlisis, ya que constituyen el eje central del pensamiento filos6fico y juridico de Ernst-

Wolfgang Bockenforde.

En su primer presupuesto nuestro autor ponderd el lucido estudio de Karl Marx
sobre la separacién entre Estado y religion, expuesto en La cuestion judia. Al refutar
la posicién de Bruno Bauer sobre la denominada cuestion judia, el autor de £/ Capital
senalaba que la politica se emancipa de la religién “cuando la destierra del derecho
publico al privado. La religién ya no es el espiritu del Estado” (1970, p. 234). En esta
instancia, el Estado no se comporta como te6logo, sino que entabla una relacién con
lo religioso desde lo politico para preservar la independencia de los dos dmbitos.
La culminacién de este proceso se logra cuando la religién ya no es la esencia de la

[282] Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025



Las tensiones entre el Estado, la politica y la religion en la sociedad postsecular:
una lectura del Teorema de Bockenforde

comunidad, sino “la esencia de la diferencia”.

Desde una perspectiva temporal, la separacién entre ambas esferas prueba la
inviabilidad del Estado cristiano porque este, desde la perspectiva de Marx, es el no-
Estado. Elautor fundamenté esta connotacién negativaalegando que dicha organizacién
juridico-politico-teista es “la negacién cristiana del Estado, pero de ningin modo la
realizacién estatal del cristianismo” (Marx, 1970, p. 234). Sobre este punto, al analizar
criticamente los intentos de restauracién del cristianismo en el 4mbito estatal tras la
Revolucién Francesa, Bockenforde sostuvo que entonces la religion habia cumplido
un papel de adorno o de sustento para legitimar decisiones politicas. Por eso ya no era
posible volver a los tiempos en que la religion constituia el fundamento del Estado.

No obstante, la irreversibilidad del proceso de emancipacién del Estado no
significaba que el hombre debiera emanciparse de la religion. Por el contrario, para
Béckenforde (2024) el Estado debfa brindar los medios juridicos para que el ciudadano
pudiera practicar la religién que deseara, y, ain mds, debia respetar su decisién de no
pertenecer ni practicar ningun credo'’.

En su estudio La democracia como principio constitucional, Bockenforde reprobd
duramente la idea de la unificacién del Estado con la religién. Al analizar los postulados
en que reposaba esta forma de gobierno planteé como presupuesto lo que él denominaba
como “la ausencia de formas teocréticas de religién” (Bockenforde, 2000a, p. 101).
En este pardgrafo sostenia que la realizacién de la libertad y la igualdad politica no
serfan posibles en una forma teocratica que aspirara a “dirigir el comportamiento de
los hombres desde criterios que se entienden como vélidos universalmente incluso
en el ambito politico” (1bid). Asimismo, consideraba que esta aspiracién solo podria
concretarse mediante la implantacién autoritaria de la voluntad religiosa, lo cual
tornarfa irrisorios los derechos de participacién y decisién democritica.

Por estas razones, el jurista germano estimaba que las pretensiones del siglo XIX de
reinstaurar un Estado cristiano serfan inviables'®. M4s atn, su postura concordaba con el
decreto Apostolorum Actuositater del Concilio Vaticano II, documento que predicaba
la independencia de los laicos catélicos del poder estatal para concretar la realizacién
del mensaje cristiano en el mundo. Como ya mencionamos, esta perspectiva también
lo diferencié de su maestro, Carl Schmitt, quien no comulgaba con los postulados
conciliares.

El segundo presupuesto trataba de la eticidad del Estado como garantia de lalibertad
y los derechos fundamentales. Segin observa el fildsofo Ludwig Siep (2023), la defensa

Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025 ¢ [283]



Julio Juan Ruiz DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833

de estos derechos “comienza a tener lugar recién con los fundamentos de la tradiciéon
alemana del Estado de derecho unos anos después de la Filosofia del derecho de Hegel,
es decir, con von Aretin, Mohl y otros, llamados Primeros Constitucionalistas” (2023,
p- 194). Siep resalta que Hegel no menciond la defensa de los derechos fundamentales
individuales frente a la arbitrariedad del Estado. Es decir que el desarrollo dogmatico
de las garantias de los derechos individuales, si bien estaba esbozada en la concepcién
hegeliana de la eticidad y de la libertad individual, fue producto del denominado
“Constitucionalismo Cl4sico”, que tuvo su inspiracion filoséfica en las doctrinas de la
Hustracion, pero cuya concrecin legislativa y doctrinal fue posterior'.

Como muy bien marca Pérez Crespo (2024) al hacer hincapié en la libertad de
conciencia como ¢je de la proteccién de los derechos fundamentales, Ernst-Wolfang
Bockenforde concibié el Estado como un ethos de libertad méds que como aparato
politico de coaccién. Sobre este eje giraba el segundo presupuesto que ya hemos
sefalado como corolario de la lectura del Teorema, donde claramente podemos ver la
influencia de la concepcion hegeliana de eticidad. Por este motivo Béckenférde puso
mds acento en la defensa de los derechos fundamentales instrumentalizados en las
garantias constitucionales que en el monopolio de la fuerza.

En la obra del jurista germano, el concepto de eticidad llegé a tal importancia que en
su trabajo Estudios sobre el Estado de Derecho y la democracia esbozd un ethos democrdtico
que se manifestaba, por un lado, entre los ciudadanos y sus representantesy, por el otro,
en la obligacién de los gobernantes de tomar decisiones basadas en el bien comuan. De
este modo la democracia quedaba subordinada a una fuerza ideal que obligaba tanto a
los dirigentes politicos como a los ciudadanos.

En la visién de Bockenforde la libertad religiosa jugaba un papel primordial en
la tutela de los derechos fundamentales, porque entraba en una esfera de libertad
inalienable. Pero esta libertad también debfa respetar el derecho de los ciudadanos a no
practicar religién alguna.

V. Conclusion

En El surgimiento del Estado como proceso de secularizacion, el jurista alemdn Ernst-
Wolfgang Bockenforde analizé las tensiones entre el Estado, la religion y la politica
a través de las distintas etapas del proceso de secularizaciéon acaecido en Occidente.
Consideramos que en el examen de este proceso se manifiestan dos lecturas: la histérica
y la dogmatica.

[284] Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025



Las tensiones entre el Estado, la politica y la religion en la sociedad postsecular:
una lectura del Teorema de Bockenforde

De la lectura histérica podemos extraer dos premisas fundamentales. La primera
es que nuestro autor no concibe el origen de este proceso en la Reforma, sino en las
luchas entre el papado y el imperio iniciadas a mediados del siglo XI. Ese paulatino
proceso de secularizacién culminarfa en la Revolucién Francesa. La segunda afirma
la irreversibilidad de este proceso. Esta conviccidn torna imposible la vigencia de
las posturas restauradoras como las del filésofo espaiiol Donoso Cortés. Mds atn,
consideraba que la implantacion de una fuerza de homogeneizacién por decreto o acto
autoritario obligarfa al Estado a renunciar a su cardcter liberal.

Desde una perspectiva dogmdtica, el pensamiento de Béckenférde manifiesta una
aguda concienciay defensa de las libertades fundamentales. En esta postura observamos
claramente la influencia de la filosofia de Hegel acerca de la religion, segin la cual en el
ambito de lo sagrado el ser humano toma conciencia de su dignidad y de su libertad. En
base a estos lineamientos Bockenforde considera la libertad religiosa como la garantia
fundamental para la concrecién de las demas libertades y por ello, en su obra sobre el
Estado de Derecho y la democracia, presenta un ethos claramente definido.

Sobre todo, como marcara el politélogo italiano Michel Nicoletti (2016), la doctrina
de Bockenforde se distingue por su amor hacia la libertad. Esta caracteristica nos obliga
a pensar al Estado, no ya como forma juridica y politica cuya funcién es preservar el
orden, sino como “ethos’; es decir, una institucién impregnada por una eticidad en el
sentido hegeliano, que se constituye en una garantia indispensable para la concrecién
de las libertades ciudadanas.

Ademads de sefalarnos las carencias del Estado liberal plenamente secularizado, el
pensamiento filoséfico y juridico de Bockenforde nos impulsa a buscar los fundamentos
éticos y juridicos necesarios no solo para dar cohesion a la sociedad y superar la
segmentacion, sino también para responder a la problemdtica del poder en un mundo
global que amerita un marco ético y juridico renovado y plural que sea respetuoso de la
multiplicidad cultural.

En suma, sostenemos que el Teorema amerita multiples lecturas y que sirve como
punto de partida para reflexionar sobre temas que aun hoy nos interpelan, como los
limites del poder del Estado, la libertad, el pluralismo religioso y la defensa de los
derechos fundamentales, y para intentar dar respuesta a problematicas actuales como el
fanatismo religioso y el renacimiento de los extremismos politicos.

Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025 ¢ [285]



Julio Juan Ruiz DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833

Referencias bibliograficas

Agamben, Giorgio, 2009: El reino y la gloria. Una genealogia teoldgica de la economia y del
gobierno. Buenos Aires, Adriana Hidalgo editora.

Agustin de Hipona, San, 2022 [426]: La ciudad de Dios. Madrid, Gredos.

Berman, Harold Joseph, 1983: Law and Revolution. The Formation of the Legal Tradition.
Cambridge, Harvard University Press.

Bobbio, Norberto, 2008: Liberalismo y democracia. Ciudad de México, Fondo de Cultura
Econdmica.

Bockenforde, Ernst-Wolfang, 2024 [1967]: El surgimiento del Estado como proceso de
secularizacién. Madrid, Trotta.

, 2021: Religion, Law and Democracy (ed. de Mirjan Kiinkler y Tine Stein).
Oxford, Oxford University Press.

,2017: Lo Stato come Stato ético. Pisa, ETS.

,2000a: Estudios sobre el Estado de Derecho y la democracia. Madrid, Trotta.

,2000b: “El poder constituyente del pueblo. Un concepto limite del Derecho
Constitucional’, en Id., Estudios sobre el Estado de Derecho y la democracia. Madrid,
Trotta, pp. 159-180.

Brunner, Otto, 1991 [1958]: Estructura interna de Occidente. Madrid, Alianza.

Carabante, Jos¢ Maria, 2024: Joseph Ratzinger. El papa de la razén, una introduccion al
pensamiento de Benedicto XV1. Madrid, Sekotia.

Colomer, Eusebi, 2013: El pensamiento alemdin de Kant a Heidegger, Tomo IL. Barcelona,
Herder.

Cubo Ugarte, Oscar, 2022: “E.W. Bockenforde y el fundamento del Derecho Constitucional’,
en Barras Portal, Juan y Oncina Coves, Faustino (eds.), La Escuela Histdrico-Conceptual
de Joachim Ritter y el protagonismo sociocultural de la Filosofia. Granada, Comares.

Dardot, Pierre y Laval Christian, 2021: Dominar. Estudios sobre la soberania del Estado en
Occidente. Barcelona, Gedisa.

[286] Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025



Las tensiones entre el Estado, la politica y la religion en la sociedad postsecular:
una lectura del Teorema de Bockenforde

Del Vecchio, Giorgio, 1942: Filosofia del Derecho. Barcelona, Bosch.
Furet, Frangois, 2023: La revolucién francesa en debate. Buenos Aires, Siglo XXI.

Garcfa de Cortézar, José Angel, 2012: Historia religiosa del Occidente medieval (Asios 313-
1464). Madrid, Akal.

Gilson, Ftiene, 2024 [1952]: La filosofia en la Edad Media. Madrid, Gredos.

Gosewinkel, Dieter, 2024: “Ernst Wolfang Bockenforde, el discipulo liberal de Carl Schmitt.
Didlogo con Dieter Gosewinkel’, en Bockenforde, Ernst: E/ surgimiento del Estado como
proceso de secularizacidn. Madrid, Trotta, pp. 49-83.

Habermas, Jirgen, 2023: Una historia de la filosofia. Madrid, Editorial Trotta.

, 2008: “;Fundamentos prepoliticos del Estado de Derecho”, en Habermas,
Jurgen y Ratzinger, Joseph: jEntre razén y religion? Ciudad de México, Fondo de
Cultura Econdémica, pp. 9-33.

Hegel, Guillermo Federico, 2015 [1820]: Fundamentos de la filosofia del derecho. Buenos Aires,
Leviatdn.

, 2005 [1817]: Enciclopedia de las Ciencias Filosdficas en compendio. Madrid,
Alianza.

Heller, Herman, 1983 [1934]: Teoria del Estado. Ciudad de México, Fondo de Cultura

Econdmica.

Herrero, Montserrat, 2016: “Religién y politica: la respuesta de la filosofia de Hegel entre
tension y reconciliacion”, Pensamiento, vol. 72, nim. 271, pp. 279-204.

Jaeger, Werner, 2023 [1961]: Cristianismo primitivo y Paideia griega. Ciudad de México, Fondo
de Cultura Econdmica.

Jellinek, Georg, 2017 [1900]: Teoria general del Estado. Ciudad de México, Fondo de Cultura

Econdémica.
Kantorowicz, Ernst H., 1985 [1957]: Los dos cuerpos del rey. Madrid, Akal.
Kelsen, Hans, 1993 [1971]: ;Qué es la justicia? Barcelona, Planeta.

Koselleck, Reinhart, 2021: E/ concepto de Estado y otros ensayos. Ciudad de México, Fondo de

Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025 ¢ [287]



Julio Juan Ruiz DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833

Cultura Econdémica.
Le Goff, Jacques, 2016: La Baja Edad Media. Madrid, Siglo XXI.
Loewenstein, Karl, 2018: Teoria de la Constitucidn. Barcelona, Ariel.
Marx, Carl, 1970 [1844]: La cuestion judia. Barcelona, Ediciones Martinez Roca.
Matteucci, Nicola, 2010: E/ Estado Moderno. Léxico y exploraciones. Madrid, Unién Editorial.
Metz, Johann Batista, 1971: Teologia del mundo. Salamanca, Sigueme.

Moltmann, Jirgen, 1992: La justicia crea futuro. Politica de paz y ética en un mundo amenazado.
Santander, Sal Terrae.

Ortega Esquembre, Cesar, 2021: Habermas ante el Siglo XXI. La proyeccion de la Accion
Comunicativa. Madrid, Tecnos.

Pérez Crespo, Carlos, 2024: “Introduccion. Cudl es el significado del Dikzum de Bockenforde”,
en Bockenforde, Ernst: E/ surgimiento del Estado como proceso de secularizacidn. Madrid,
Trotta.

, 2019: El debate entre Habermas y Ratzinger. La teologia politica del Estado
liberal. Bogoté, Uniediciones.

Lowith, Karl, 2007: De Hegel a Nietzsche. La quiebra revolucionaria del pensamiento en el siglo
XIX, Tomo II. Buenos Aires, Katz.

Nicoletti, Michele, 2016: “Per amore della libertid. Lo stato moderno e la consciencia”, en
Bockenforde, Ernst, La formazione dello Stato come processo di secolarizzazione, pp. 5-27.
Brescia, Morccelliana.

Peterson, Erik, 1999 [1935]: El monoteismo como problema politico. Madrid, Trotta.

Polke, Christian, 2018: “Bockenforde’s Dictum and the Problem of Value Fundamentalism”,
Oxford Journal of Law and Religion, vol. 7, pp. 109-123.

Ratzinger, Joseph, 2008: “Lo que cohesiona al mundo. Los fundamentos morales y prepoliticos
del Estado liberal’, en Habermas, Jirgen y Ratzinger, Joseph, 2008: Entre razdn y religion.
Dialéctica de la secularizacion, Ciudad de México, Fondo de Cultura Econdmica, pp.

35-54.

[288] Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025



Las tensiones entre el Estado, la politica y la religion en la sociedad postsecular:
una lectura del Teorema de Bockenforde

, 2005a: Fe, Verdad y Tolerancia. El cristianismo y las rveligiones del mundo.
Salamanca, Sigueme.

,2005b: “;Orientacién cristiana en lademocracia pluralista? (El Cristianismo,
fundamento imprescindible del mundo moderno)”, en Ratzinger, Joseph, 2005: Iglesia,
ecumenismo y politica. Madrid, BAC.

Rouco Varela, Antonio, 2016: “La cuestién de los fundamentos pre-politicos del Estado
democratico de derecho: su actualidad’, fus Communionis, vol. IV, pp. 165-181.

Rousseau, Jean-Jaques, 2003 [1762]: E/ contrato social. Buenos Aires, Losada.

Rovira Belloso, José Maria, 2015: Introduccion a la teologia. Madrid, BAC.

Ruster, Thomas, 2011: E/ dios falsificado. Una nueva teologia desde la ruptura entre cristianismo
y religidn. Salamanca, Sigueme.

Salazar Ugarte, Pedro, 2006: “Laicidad y Democracia Constitucional’, Isonomia. Revista de

teoria y filosofia del derecho, nim. 24, pp.37-49.
Schmitt, Carl, 2009 [1922]: Teologia Politica. Madrid, Trotta.
,2003 [1950]: E/ Nomos de la Tierra en el Derecho de Gentes. Madrid, Comares.

Siep, Ludwig, 2023: “Estado secular y conciencia religiosa. Dilemas en la teologfa politica de
Hegel’, en Sito, Horacio Martin (ed.), Cultura, religion y Estado en Hegel. Buenos Alires,
Editorial de la Facultad de Filosofia y Letras.

Stein, Tine, 2018: “The Bockenforde Dictum”, Oxford Journal of Law and Religion, vol. 7/1,
pp- 97-108".

Weber, Max, 2011 [1905]: La ética protestante y el espiritu capitalista. Ciudad de México,
Fondo de Cultura Econémica.

Agradecimientos

El autor agradece el apoyo y estimulo de las Dras. Patricia Britos, Cristina Beatriz
Fernindez y de la Profesora Inés Alvarez. También la compantia y el aliento de mis
amigos Edgardo Vallejos y Cristian Moix.

Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025 ¢ [289]



Julio Juan Ruiz

Notas

DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833

La obra de Bockenforde El surgimiento del Estado como proceso de secularizacion fue
publicada en alemédn en 1967 y tuvo como base una conferencia que dio el autor en 1964.

Este evento académico fue organizado por la Academia Catdlica de Baviera el 19 de enero
de 2004.

Después de la Revolucidn francesa este szatus se tornd irreversible, porque la vuelta al
orden anterior de mancomunidad entre Estado y religion solo serfa posible mediante la

compulsién legal, y este objetivo iba en desmedro de su cardcter liberal.

En la teorfa del Estado de Georg Jellinek (2017) la temética de la secularizacién estaba
incluida dentro de lo que ¢l denominé como justificacion teoldgico-religiosa de esta
organizacién juridica y politica. Al evaluar esta postura en relacion con dicha estructura
politica concluyé que la teoria teoldgica necesitaba otras razones para justificarla, pues
consideraba que: “(...) vista mds de cerca, obsérvese que Dios es la causa remota del

Estado, en tanto que su causa préxima ha de ser buscada en otro principio” (2017, p. 203).

Reinhart Koselleck (2021) sefiala que Otto Brunner, en su obra clasica Tierra y dominio,
abogd por una historia conceptual y tomé como ejemplo el concepto de Estado. Asi
generd conciencia sobre el inconveniente de trasladar categorfas juridicas contemporaneas
a la historia medieval, de un modo especial en la historia del derecho y en la historia

constitucional.

Para Otto Brunner (1991) la funcién esencial de todo monarca en la Edad Media era la
de guardar la paz y el derecho. Esta funcién era también ejercida por los poderes locales,
por la Iglesia y la nobleza. Por esta razén, el fortalecimiento del poder del monarca y el
monopolio de esta funcidn en la potestad regia dieron origen al Estado moderno. El jurista
Herman Heller (1983) esbozé una concepcién similar en el capitulo III de su Teoria del
Estado, “Los supuestos histéricos del Estado actual”. Heller, sostenia que el advenimiento
del mismo habia sido posible por la concentracién del poder en la figura del monarca en
los inicios de la modernidad. En el medievo dicho poder se encontraba fraccionado, es
decir, en manos de distintos detentadores como la Iglesia, las corporaciones y los sefores

feudales.

El katechon se manifestaba como concepto decisivo en la Segunda Carta de San Pablo a
los Tesalonicenses, y con ese término se aludia a la venida del anticristo. Dicha carta fue
objeto de la reflexién de los Padres de la Iglesia. Para Schmitt (2003), la Edad Media tuvo
conciencia de que su perdurabilidad en el tiempo histérico estaba ligada a la permanencia

activa de la idea del Katechon.

El castillo de Canossa era propiedad de la Condesa Matilde de Toscana, aliada del papa,

quien abogd ante el pontifice por el perdén para con el emperador.

Esta doctrina fue creada por los juristas que asesoraban al rey, a quienes Bockenforde

[290] Isonomia e Niim. 63 ¢ 2025



10

11

12

13

14

15
16

17

Las tensiones entre el Estado, la politica y la religion en la sociedad postsecular:
una lectura del Teorema de Bockenforde

denomind politiques.

Para pacificar el reino de Francia, el rey Enrique IV se convirtid al catolicismo. En la
interpretacién de Béckenforde este hecho fue politico y de ninguna manera tuvo como
meta afirmar la verdadera religién. Enrique ascendié al trono luego de su conversion
religiosa y, para asegurar la situacién juridica de los hugonotes, sus antiguos hermanos en
la fe, sanciond el Edicto de Nantes.

El Historiador francés Francois Furet (2023) sefiala que los revolucionarios consideraron
al catolicismo como parte del Antiguo Régimen y la Iglesia protagonizé diversos
conflictos que culminaron con la revocacién del Edicto de Nantes. Por eso la Revolucién
Francesa no solo fue irreligiosa, sino también anticlerical.

San Agustin oponia la civitas Dei —la ciudad de Dios— a la civitas terrena, ligada al
pecado y por eso explicd este Estado terrestre como una consecuencia necesaria de la
caida del pecado. Segtin el Padre de la Iglesia, el Estado terrestre no era hijo de Dios sino
del demonio. Asi como el pecado fue permitido o tolerado por Dios, también lo era el
Estado. Estaidea atravesd todala teoria politica de la Edad Media. De la teorfa agustiniana
el papa Gregorio VII tomd sus armas mas poderosas para luchar contra el emperador. Esta
teorfa fue suavizada para evitar los constantes conflictos en el poder terrenal, por eso,

gracias a la proteccion de la Iglesia, el Estado podia borrar la mancha de su origen.

Elgran descubridor del perfodo helenistico, es decir de la expansién del idioma y la cultura
griegos en el mundo antiguo, fue el historiador Johann Gustav Droysen, quien, segiin
Jaeger (2023) sentia especial preferencia por este periodo al entrelazar su fe cristiana con
el dogma. Droysen afirmaba que la expansién del cristianismo a nivel mundial habria sido

imposible sin la evolucién de la cultura postcldsica griega.

Thomas Ruster en su obra E/ dios falsificado. Una nueva teologia desde la ruptura entre
cristianismo y religidn, sostiene que lo religioso ha sido trasladado a otras realidades
humanas como el mercado y la técnica, por eso, el califica a nuestra época como post-
cristiana.

Esta conferencia fue organizada por la Fundacién Friedrich Siemens.

A través de la obra de Hegel la conexién entre religidn, politica y Estado aparece bajo
distintos aspectos. En la Filosofta del Derecho el autor la describe como una relacién entre
el espiritu objetivo y el subjetivo. En cambio, en La Enciclopedia y en Las lecciones sobre
la filosofia de la religidn, plantea esta relacidn a través del nexo entre el espiritu objetivo y
el espiritu absoluto. En la Fenomenologia del Espiritu, por el contrario, muestra la religién
como punto final del proceso de constitucién del espiritu, en el que la conciencia moral
se mediatiza con la religiosa. Por tltimo, en la Filosofia de la historia detalla el despliegue

histérico del vinculo entre religion, politica y Estado.

En su respeto al derecho de los ciudadanos de no practicar ninguna religién, Bockenforde
discrepaba del pensamiento de Rousseau, quien en el Contrato Social abogd por una
religion civil promovida desde el Estado. En este sistema, si bien el poder no podia obligar

Isonomia e Niim. 63 2025 ¢ [291]



Julio Juan Ruiz

18

19

DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833

a nadie a creer, estaba facultado para desterrar a los que no crefan. Esta sancién les era
aplicada “no por impios, sino por insociables, por ser incapaces de amar sinceramente a las
leyes, la justicia y de inmolar, en caso de necesidad la vida ante el deber” (Rousseau, 2003,

p- 205).

El anhelo de un Estado cristiano estuvo presente en la doctrina del filésofo espafiol
Donoso Cortés. Su pensamiento influyé notablemente en la Teologia Politica de Carl

Schmitt.

El “Constitucionalismo Cl4sico’, de ideologfa liberal, se caracterizé por su defensa de los
derechos individuales frente a los abusos del Estado, a diferencia del “Constitucionalismo
Social’, que puso su acento en la defensa de los derechos sociales como el trabajo, el
derecho de agremiacién vy la seguridad social. Esta segunda corriente fue producto del
fermento ideolégico del siglo XIX, con el advenimiento del socialismo y el marxismo,
pero también con la intervencién de la Iglesia Catélica mediante la enciclica Rerum
Novarum de Leén XIIL.

Recepcion: 11 abril 2025
Revision: 22 mayo 2025
Aceptacion: 10 julio 2025

[292] Isonomia ¢ Niim. 63 ¢ 2025



