
Resumen: el principal objetivo del presente trabajo es analizar una de las cuestiones más 

relevantes del derecho y la religión: las tensiones entre el Estado, la política y la religión en la 

obra El surgimiento del Estado como proceso de secularización, del jurista alemán Ernst-Wolfgang 

Böckenförde. En este libro el autor enuncia su famoso “Teorema”, el cual afirma que el Estado 

liberal moderno vive de prerrequisitos que no puede garantizar. En torno a sus proposiciones 

surgieron múltiples interpretaciones. Solo analizaremos las concepciones más relevantes 

que pugnan por imponerse como fundamentos del Estado democrático y constitucional. 

Consideramos que el pensamiento del jurista alemán nos proporciona las herramientas 

necesarias para analizar aspectos fundamentales de la filosofía política y de la filosofía del 

derecho. Por esta razón nos proponemos brindar algunas claves para una lectura del “Teorema” 

desde una perspectiva filosófica.

Palabras clave: Böckenförde, teorema, Estado, religión, política.

Abstract: The aim of this paper is to analyses one of the most relevant issues in the legal 

and religious fields: the strained relations between state, politics, and religion in the work The 

Emergence of the State as a Process of Secularization by the German jurist Ernst-Wolfgang 

Böckenförde. That work gave rise to his famous “Theorem”, which sets forth that the modern 

liberal state lives on preconditions it cannot guarantee. The propositions that shape the 

Theorem have been given many different interpretations. In this work, we will only analyze 

the most relevant conceptions that we consider as the foundations of the democratic and 

constitutional state. In our opinion, the ideas that the German jurist expresses in this book 

provide the necessary tools to examine essential aspects of political philosophy and philosophy 

of law. With this in mind, we seek to offer some key insights that help read the theorem from a 

philosophical perspective.

Keywords: Böckenförde, theorem, State, religion, politics.

The Strained Relations between State, Politics, and Religion in Post-Secular 
Society: An Interpretation of Böckenförde Theorem 

Julio Juan Ruiz

Universidad Nacional de Mar del Plata, Argentina

juliojro7@yahoo.com.ar

Las tensiones entre el Estado, la política y la religión en la 
sociedad postsecular: una lectura del Teorema de Böckenförde

Isonomía • Núm. 63 • 2025 • 10.5347/isonomia.63/2025.833 • [261]



I. Introducción

La cuestión de los fundamentos prepolíticos del Estado surgió en los años sesenta del 

siglo pasado y continúa siendo motivo de debate. Durante aquellos años, en su obra El 

surgimiento del Estado como proceso de secularización, el autor alemán Ernst-Wolfang 

Böckenförde —jurista, historiador del derecho y ex juez del Tribunal Constitucional— 

sostenía que “el Estado liberal moderno vive de prerrequisitos que no puede garantizar” 

(2024, p. 47)
1
. Esta tesis fue denominada como “Teorema Böckenförde” por el filósofo 

Jürgen Habermas durante un coloquio mantenido con el entonces Cardenal Ratzinger 

en Munich
2
. En el presente trabajo nos proponemos realizar una lectura filosófica y 

jurídica del Teorema Böckenförde, también conocido como paradoja o Dictum. 

Consideramos que la primera denominación es más adecuada porque probar que el 

Estado no puede garantizar los fundamentos que lo legitiman mostraría una verdadera 

“paradoja”.

Aunque en el ámbito hispano el autor del “Teorema” ya era conocido por sus obras 

sobre el Estado de derecho y por su texto jurídico sobre las garantías constitucionales, 

saltó a la fama mundial después de la publicación del coloquio Habermas-Ratzinger. 

Y si bien fue el discípulo más renombrado de Carl Schmitt, no podemos considerar su 

pensamiento como un apéndice del de su maestro, pues posee rasgos que lo distinguen 

claramente de aquel, tal como lo señalara lúcidamente Pérez Crespo (2024). En primer 

lugar, Böckenförde entabló un diálogo con la teología posterior al Concilio Vaticano 

Segundo y, sobre todo, vio el Estado no solo como un medio para organizar y limitar 

al poder, sino como una vía para preservar las libertades individuales. Por esta razón su 

doctrina puso énfasis en la neutralidad religiosa, ya que esta garantizaba la plena validez 

de la libertad de conciencia
3
.

Para concretar la lectura filosófica y jurídica del que es considerado como “uno de los 

más agudos especialistas en la interpretación político-teológica de la moderna historia 

del derecho constitucional euro-americano” (Rouco Varela, 2016, p. 168), hemos 

decidido comenzar por un análisis global de El surgimiento del Estado como proceso de 

secularización. Esta tarea introductoria es necesaria para conocer las distintas etapas de 

dicho proceso, que el texto delimita con precisión, pues no solo fue jurista sino también 

historiador del derecho. Una vez completada esta hermenéutica de carácter histórico, 

daremos comienzo al análisis de las distintas interpretaciones del famoso Teorema 

enunciado por el heredero de la Escuela de Frankfurt, el filósofo Jürgen Habermas, y 

el entonces Cardenal Ratzinger, representante de la concepción católica clásica, en el 

evento académico ya mencionado.

DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833Julio Juan Ruíz

[262] Isonomía • Núm. 63 • 2025



La ponencia del filósofo alemán fue una síntesis de toda su obra. En su texto, si bien 

no fomentaba una interpretación cristiana de la “paradoja”, abogaba por un diálogo 

entre las racionalidades laica y religiosa que condujera a un aprendizaje para ambas 

cosmovisiones. Ratzinger concordó con esta posición y le sumó el trabajo conjunto 

entre religión y razón, puesto que ambas, según él, deben complementarse y depurarse 

para no caer en el fanatismo religioso ni en la soberbia de la razón. Sin embargo, para 

comprender cabalmente el pensamiento del teólogo hace falta examinar otros textos 

de su autoría a fin de interpretar su postura y, fundamentalmente, la estrecha relación 

que estableció entre cristianismo y democracia. El enunciado de dicha interrelación 

ocasionó que su lectura de la paradoja de Böckenförde fuera tachada de apologética e 

impugnada por quienes enmarcaban la doctrina del jurista germano en el contexto de la 

Constitución alemana de posguerra.

Luego de examinar estas interpretaciones del Teorema desarrollaremos la nuestra, 

que lo concibe como un test para comprobar la vigencia de la libertad y una garantía 

para el pluralismo democrático. Consideramos también que esta obra plantea un desafío 

a la búsqueda de las fuerzas vinculantes indispensables para proteger la sociedad de lo 

que Habermas (2008) denomina “modernidad descarriada”.

Aspiramos a brindar las claves filosóficas necesarias para comprender el pensamiento 

de Böckenförde, netamente influenciado por el pensamiento de Carl Schmitt y por 

las ideas de raíces teológicas del filósofo Wilhelm Friedrich Hegel, las cuales muestran 

cómo la filosofía dialoga con —y aprende de— la religión. Con este objetivo nos 

detendremos en los análisis de la religión y del Estado que hace el filósofo decimonónico 

en sus obras más relevantes. También discutiremos el texto de Böckenförde sobre el 

Estado constitucional para poder comprender un pensamiento que está signado por la 

eticidad.

II. Las etapas históricas del proceso de secularización en el Teorema de 
Böckenförde

En los ámbitos de la Filosofía Política y de la Filosofía del Derecho, ninguna afirmación 

caló más profundo que la pronunciada por Carl Schmitt (2009) en el capítulo III de 

su Teología Política, donde afirmó que “todos los conceptos centrales de la moderna 

teoría del Estado son conceptos Teológicos secularizados” (2009, p. 37). Congruente 

con este postulado, aunque mostrando notables diferencias con el mismo, su discípulo 

Ernst-Wolfang Böckenförde abordó genealógicamente el proceso de secularización del 

Estado moderno
4
.

Las tensiones entre el Estado, la política y la religión en la sociedad postsecular:

una lectura del Teorema de Böckenförde

Isonomía • Núm. 63 • 2025 •  [263]



Unas de las discrepancias más notorias entre ambos fue el diálogo que Böckenförde 

entabló con los teólogos católicos cuyas obras reflejaban la impronta del Concilio 

Vaticano Segundo. A diferencia de su discípulo, Schmitt reprobaba los enfoques de la 

teología conciliar, en especial la impronta política y pastoral que este evento dio a la Iglesia 

Católica. Además, el concilio había provocado un giro epistemológico en la Teología 

que se vio reflejado en los postulados de Johan Baptist Metz y Jürgen Moltmann. Los 

teólogos de posguerra no se encontraban a gusto con el papel meramente deductivo 

que ejercía su disciplina; por el contrario, querían llegar a la realidad social o, por lo 

menos, partir de esta. Fue por ello que, según José María Rovira Belloso (2015), surgió 

la búsqueda de una mediación sociológica.

Teniendo en cuenta esta diferencia, nos adentramos en el análisis de El surgimiento 

del Estado como proceso de secularización. El primer aspecto importante de esta obra es 

que propuso el concepto de Estado moderno como una categoría netamente europea, 

a diferencia de los historiadores del siglo XIX, quienes encontraban el origen de esta 

organización jurídica y política en la Antigüedad o en las concepciones filosóficas de 

Aristóteles o Santo Tomás
5
.

Böckenförde señaló dos procesos históricos en el nacimiento del Estado moderno. 

Por un lado, el que denominó como “histórico-constitucional”, y por otro, el proceso 

que gestaba la separación entre los órdenes espiritual y temporal. El primero concordaba 

con la concepción del historiador Otto Bruner (1991), quien situó la emergencia 

del Estado entre el largo segmento de tiempo que iba de finales del siglo XIII hasta 

mediados del siglo XVIII. En este período se afianzó la unidad del poder en manos del 

rey, hecho político que hizo posible superar la fragmentación del poder medieval y, 

fundamentalmente, marcó la supremacía del monarca, en el interior sobre los señores 

feudales y en el exterior ante el papado y el imperio
6
. Ambas manifestaciones fueron las 

bases del concepto de soberanía, formulado en el siglo XVI por Jean Bodin, consejero 

del rey Francisco I de Francia.

Sin embargo, esta es solo una cara de la moneda, es decir, una parte del proceso que el 

jurista alemán denominó “el lado histórico constitucional del surgimiento del Estado” 

(2024, p. 24). El otro aspecto, tal vez menos conocido, pero no menos importante, 

se manifestó en la desvinculación entre el orden político y el religioso, proceso que se 

conoce como “secularización”. Su consecuencia más significativa fue la mundanización 

de la política, es decir, su efectiva independencia de todo fundamento religioso o 

trascendente. Desconocer este último aspecto nos impediría comprender algunos de 

los problemas actuales del Estado y de la política.

DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833Julio Juan Ruíz

[264] Isonomía • Núm. 63 • 2025



Nuestro autor concibió el proceso de secularización de un modo simple, ya que 

adoptó la definición de Heinrich Lübe, quien consideraba este proceso como “la retirada 

o la liberación de una cosa, de un territorio o de una institución, de la observancia y 

del dominio eclesiástico-espiritual” (Böckenförde, 2024, p. 25). No obstante, señaló 

que esta concepción original debía estar “abierta a la posibilidad de legitimidad o de 

ilegitimidad” (Ibid). La secularización fue un largo proceso que suele situarse en los 

siglos XVI y XVII, en el período de las luchas por la verdadera religión del Estado, 

pues se creía que este no podía tener dos religiones. El jurista alemán opinaba que este 

ciclo había sido solo una etapa que comenzó con la Querella de las Investiduras (1057-

1122), es decir, el enfrentamiento político entre el imperio y el papado. Dicho conflicto 

resquebrajó el antiguo orden religioso-político del orbis christianus, caracterizado por 

una férrea amalgama entre ambas esferas. Este orden se justificaba no ya en el recuerdo 

del imperio romano sino en la teología de la historia cristiana, que anunciaba el fin de 

los tiempos y la salvación de los elegidos en la segunda venida de Cristo. Mientras tanto 

se debía edificar el reino de Dios en la tierra y repeler el mal en el tiempo presente —

concepto conocido como el katechon—. Como lo explicó Schmitt (2003), en el mundo 

medieval se le daba este nombre a la fuerza capaz de detener la venida del anticristo
7
 y 

estaba fundada, por sobre todo otro aspecto, en lo sacro. Esta alianza entre lo sacro y 

lo político se había materializado cuando Constantino declaró el cristianismo como 

religión de la polis, es decir, cuando este credo devino en culto público del Imperio. 

Como consecuencia, la fe se había convertido en una fidelidad político-religiosa y 

también en un vínculo jurídico con Cristo, el todopoderoso Dios rey.

En el orden cristiano esbozado tras la caída de Roma y el advenimiento del Imperio 

Carolingio, el emperador y el papa no eran los representantes del orden espiritual y 

secular; por el contrario, “ambos estaban en el interior de una sola ecclesia como 

titulares de distintos oficios (Böckenförde, 2024, p.27). El emperador era considerado 

como una persona sagrada y consagrada, un nuevo Salomón. Pero tras la Querella de las 

Investiduras se produjo la ruptura del lazo entre lo espiritual y lo secular y el monarca 

pasó a ser un cristiano más. Los detentadores del poder espiritual reclamaron todo lo 

que había de santo y de sagrado para la Iglesia. Jacques Le Goff (2016) subraya que este 

conflicto fue puramente occidental porque en Bizancio el problema se había resuelto 

con la reunión de ambos poderes, el espiritual y el temporal, en la persona del Basileus. 

El patriarca había quedado subordinado al emperador. Esta fusión ocurrida en Oriente 

se denominó como Cesaropapismo.

La definitiva separación entre lo espiritual y lo temporal ocurrió en Occidente a raíz 

Las tensiones entre el Estado, la política y la religión en la sociedad postsecular:

una lectura del Teorema de Böckenförde

Isonomía • Núm. 63 • 2025 •  [265]



de la excomunión del emperador Enrique IV, prescrita por el papa Gregorio VII. En 1076 

Enrique había convocado una dieta en Worms en la cual veintiséis obispos alemanes 

declararon su decisión de deponer al papa. El monarca germano comunicó altivamente 

la declaración de Worms al pontífice por medio de una carta en la que desconocía la 

autoridad de aquel. Ante la actitud de Enrique, el papa decidió excomulgarlo. Con ello 

desligó a sus vasallos del juramento de fidelidad al monarca, de modo que su poder 

perdió legitimidad y sustento. Dada esta situación, el emperador decidió someterse 

al papa y lo demostró cumpliendo con un acto de contrición: en el mes de enero de 

1077, en pleno invierno, descalzo y con hábito de penitente, pidió perdón al papa en 

el castillo de Canossa
8
. Ante esta muestra de arrepentimiento, Gregorio VII levantó la 

excomunión, aunque remitió la reposición de la autoridad real al consejo de los príncipes 

y a la posterior sentencia arbitral del propio pontífice. Por ende, el perdón papal solo 

significó la reconciliación del monarca con la Iglesia, no la habilitación del noble para 

volver a reinar. Cabe remarcar que, pese a la separación producida entre ambos órdenes, 

durante la Edad Media todos los reinos se consideraban cristianos, es decir, tenían un 

común denominador religioso. Hubo que esperar a las guerras religiosas del período de 

la Reforma y de la Contrarreforma para presenciar el final de este fundamento sagrado.

A este proceso el jurista norteamericano Harold J. Berman (1983) lo llamó 

“revolución” en oposición a la terminología de la historiografía clásica que lo 

denominaba “reforma o querella de las investiduras”. El término “revolución” condensa 

cuatro características: la de totalidad, al ser una transformación general; la de rapidez y 

brusquedad, claramente contrastante con el ritmo lento de la Iglesia; la violencia, que 

se manifestó en las guerras contra el bando imperial; y su extensión en el tiempo, pues 

aconteció durante toda una generación.

Asimismo, Dardot y Laval (2021) destacaron que este movimiento fue efectivamente 

una revolución en el orden político por representar una ruptura con el orden anterior, 

que fundía las esferas temporal y espiritual. Además de fortalecer la autoridad papal 

dentro y fuera de la Iglesia, este proceso repercutió profundamente en el plano cultural 

al posibilitar la creación de las primeras universidades, que promovieron la recepción y 

la enseñanza del Derecho Romano (base del Derecho Canónico y de la legislación de 

los Estados nacionales) y la sistematización de la filosofía y la teología. Dardot y Laval 

afirmaban que esta revolución había servido para construir la soberanía del Estado y 

que el modelo para esta tarea había sido la monarquía papal.

Desde una perspectiva eclesial, esta transformación se contextualiza en lo que el 

historiador español José Ángel García de Cortázar (2012) denominó “la construcción 

DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833Julio Juan Ruíz

[266] Isonomía • Núm. 63 • 2025



del modelo romano de cristiandad” que comenzó a mediados del siglo XI y se afianzó 

con el acceso al solio pontificio de Gregorio VII, en 1073. En este segmento temporal, 

“un grupo de hombres muy decididos y bien coordinados ocupó el núcleo del poder de 

la institución y desde él se empeñó con la absoluta convicción de reformar la Iglesia” 

(2012, p. 257).

Por nuestra parte, vemos esta revolución como un punto crítico que permitió 

la paulatina división entre los órdenes espiritual y temporal (fusionados en la 

tradición monárquica bajo la figura del rex sacerdos, que Ernst Kantorowicz analizara 

detalladamente en su obra Los dos cuerpos del rey) y por ello Böckenförde la presentó en 

su obra como una etapa fundamental.

Siglos después, cuando la división religiosa se hizo realidad en Europa, surgió 

la pregunta sobre si dos confesiones cristianas, que luego serían tres (la católica, 

la luterana y las reformadas) podrían convivir en un solo Estado. En la práctica esta 

coexistencia se tradujo en un enfrentamiento por demostrar qué facción era poseedora 

de la verdad y desató sangrientas guerras civiles. Las devastadoras consecuencias de las 

luchas llevaron a las partes a declarar que el Estado, como fuerza neutral, era la única 

instancia que podía garantizar la paz. La neutralidad deseada se lograría haciendo a 

un lado el problema de la religión verdadera, pues era más urgente llegar a una paz 

formal y superar las contiendas que decidir si una de las facciones detentaba la verdad. 

El poder del rey, entonces, se manifestó como una instancia neutral que garantizaba la 

libre conciencia. Un súbdito podía profesar la religión que desease, pero debía acatar la 

autoridad real y obedecer las leyes. Esta segunda etapa fue la prueba más palpable de la 

disolución de todo fundamento religioso del Estado, proceso que sacrificó la búsqueda 

de la verdad en aras de la paz civil
9
 y separó el Estado de la religión. Esta división se 

estableció en el Edicto de Nantes, de 1598
10

, que dio paso a la presencia “de un Estado 

organizado y legitimado en términos puramente empíricos y políticos” (Böckenförde, 

2024, p. 33). No obstante, este orden abrió, en primer lugar, el camino para la tolerancia 

religiosa, y más tarde, para la libertad de conciencia.

Finalmente, la Revolución Francesa llevó el proceso de secularización a su apogeo 

porque con ella el Estado encontró su legitimación en el hombre. El principio 

legitimador fue, pues, el individuo y sus libertades. Al separarse lo religioso del Estado, 

este reconoció la libertad de credo y religión, que plasmó en la Constitución de 1791. El 

fundamento de este nuevo orden era el individuo considerado en sí mismo, sin ninguna 

relación con lo trascendente. Este individuo fue el titular de la Declaración de los Derechos 

del hombre y del ciudadano, dentro de los cuales se encontraba el relativo a la libertad 

Las tensiones entre el Estado, la política y la religión en la sociedad postsecular:

una lectura del Teorema de Böckenförde

Isonomía • Núm. 63 • 2025 •  [267]



de conciencia
11

. El hombre podía profesar libremente una religión, pero también se le 

reconocía su derecho a no practicar religión alguna. Este derecho fundamental fue el 

corolario del proceso de tolerancia que surgió luego de las guerras de religión europeas 

de los siglos XVI y XVII. Antes de ellas, cuando el Estado se identificaba con una 

religión no había espacio para la libertad de creencias; después de ellas, el Estado se 

emancipó paulatinamente de la religión, produciendo su retorno a la sociedad. Este 

proceso fue estudiado por Karl Marx en su manuscrito La cuestión judía.

Luego de la Revolución Francesa el Estado ya no se respaldaba en la religión, sino 

en los principios esbozados por una razón individualista e instrumental. No obstante, 

en el siglo XIX se intentó restaurar el Estado cristiano. En estas tentativas (como la 

monarquía por la gracia divina, la alianza entre el trono y el altar y la Santa Alianza) “el 

cristianismo se convirtió en adorno (Dekor) de los asuntos mundanos y se utilizó para 

dar estabilidad a ciertas situaciones de poder” (Böckenförde, 2024, p. 43).

Tras haber examinado las etapas del proceso de secularización, Böckenförde 

(2024) planteó lo que él consideraba como núcleo de la problemática del proceso de 

secularización, que dio origen al célebre Teorema o Dictum que lleva su nombre: “el 

Estado liberal secularizado vive de prerrequisitos que no puede garantizar” (2024, p. 

47). La percepción de esta carencia lo condujo a una convicción fundamental: el proceso 

de secularización del Estado, entendido como la separación entre Estado y religión, era 

irreversible. Prueba de ello habían sido las infructuosas corrientes restauradoras en la 

Francia del siglo XIX.

Pese a estos fracasos, el problema de la legitimación del Estado continuó existiendo: 

¿en qué se sustenta el Estado después de que la religión ya no es más el elemento 

unificador? Este interrogante no resuelto dio comienzo a una cuestión todavía actual: 

la búsqueda de una nueva fuerza homogeneizadora. Esta problemática estuvo mucho 

tiempo “escondida”, pues los Estados europeos adoptaron como fuerza unificadora 

la idea de nación, es decir, la unidad de la nación que había reemplazado a la unidad 

religiosa Sin embargo el individuo, base sustentadora del orden que había surgido en la 

Revolución Francesa, se emancipó de este basamento como en el pasado lo había hecho 

de la religión.

III. Interpretaciones del “Teorema”

En el comienzo de su ponencia “¿Fundamentos prepolíticos del Estado democrático 

de derecho?”, presentada en las jornadas académicas a que ya hemos hecho referencia, 

Jürgen Habermas comenzó el examen del “Teorema de Böckenförde” cuestionándose 

DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833Julio Juan Ruíz

[268] Isonomía • Núm. 63 • 2025



si el Estado liberal constitucional y secularizado poseía la capacidad de recurrir a sus 

propias fuentes para renovar sus fundamentos normativos.

Esta indagación aludía a la existencia de un poder preconstituyente que ofrecía al 

Estado el sustento necesario para la legitimación. En este sentido debemos tener en 

cuenta que las posturas arraigadas en el formalismo jurídico, por ejemplo, en el de Hans 

Kelsen, no exigían la domesticación de un poder preexistente, fuera este de naturaleza 

religiosa o ética. La razón práctica consideraba que la solidaridad ciudadana surgía 

cuando “los principios de justicia han penetrado previamente el denso entramado 

de los diferentes conceptos culturales” (Habermas, 2008, p. 30). Esto quiere decir 

que los principios jurídicos, en particular los principios, declaraciones y garantías 

constitucionales, formaban parte del discurso social, especialmente del debate público. 

Consideramos que esta arquitectura racionalista funciona en tiempos normales, pero 

en tiempos de crisis en que la solidaridad social está amenazada tal como podría ocurrir, 

según Habermas, en el caso de una modernización “descarrilada”, la unificación de la 

sociedad no podría alcanzarse apelando a principios jurídicos racionales.

Por otra parte, el pensamiento postmetafísico se caracteriza por la carencia de una 

concepción generalizada acerca de lo que es una vida buena y éticamente ejemplar. En 

el pensamiento religioso, por el contrario, abundan consideraciones de este tipo que a 

través de los siglos han mutado en cosmovisiones seculares. Debido a esto, el filósofo 

alemán sostenía que la permanencia de grupos religiosos en la sociedad postsecular —

mientras estos no hayan caído en el dogmatismo— nos permite acceder a formas de 

expresión y sensibilidad tales como la compasión por el fracaso de vidas individuales 

y el sufrimiento de los más vulnerables, que en el ámbito de la sociedad secular se han 

perdido. Una realidad de estas características invita a la filosofía a aprender de la religión 

en un sentido hegeliano, tal como lo hizo el cristianismo al enriquecerse con el aporte 

del pensamiento metafísico griego. Esta labor de apropiación ha quedado plasmada 

en conceptos normativos fundamentales como los de responsabilidad y autonomía. 

De esta manera, Habermas (2008) observó que, si bien el sentido religioso se había 

transformado, esta mutación “no lo ha vaciado devaluándolo ni consumiéndolo” 

(2008, p. 28). Como ejemplo de ello citó la interpretación secular de un pasaje bíblico 

central: la creación del hombre a imagen y semejanza de Dios. En términos laicos, esta 

se tradujo como la condición de igualdad y dignidad de todas las personas.

El filósofo alemán consideraba que esta experiencia de separación y adaptación 

de significados del ámbito religioso al secular permitía interpretar el Teorema de 

Böckenförde en un sentido realista, más aún en el contexto de desintegración social que 

Las tensiones entre el Estado, la política y la religión en la sociedad postsecular:

una lectura del Teorema de Böckenförde

Isonomía • Núm. 63 • 2025 •  [269]



había surgido como consecuencia del accionar del mercado y del poder administrativo. 

Por esta razón afirmaba que era un deber del gobierno preservar las fuentes religiosas 

que fundamentaban la conciencia legislativa del Estado y el accionar de los ciudadanos.

Así lo estableció en el discurso sobre la sociedad postsecular que manifestaba la 

pervivencia de lo religioso en el ámbito de una sociedad cada vez más alejada de lo 

sagrado. También lo demostró abogando por una comprensión normativa que abarcara 

tanto la cosmovisión de los no creyentes como la de los creyentes. Esta equiparación 

resultaba necesaria para alcanzar la igualdad en el plano político. Tanto la racionalidad 

laica como la religiosa habían de concebir el proceso de secularización de la sociedad 

como un aprendizaje complementario donde ambas debían escucharse y dialogar, es 

decir, considerar sus aportaciones mutuas.

A su vez, esta expectativa del Estado coexiste con el interés de las comunidades 

religiosas porque les permite influir en el conjunto de la sociedad a través de la opinión 

pública. Más allá del disenso inevitable, la conciencia religiosa y la laica deben convivir; 

pero para que esto sea factible el Estado, según Habermas (2008), debe renunciar a una 

generalización sustentada en la hegemonía de una cosmovisión laica. Es por ello que 

los ciudadanos de una sociedad secularizada no pueden desconocer la verdad de los 

principios religiosos y las aportaciones de este ámbito a las discusiones públicas.

Cabe acotar que, en su última obra, Una Historia de la Filosofía I, Habermas (2023) 

mostró que la filosofía occidental había incorporado contenidos religiosos como 

herramienta de aprendizaje a lo largo de su historia. De esta manera reivindicaba la 

fe y el accionar conjunto entre la dimensión religiosa y la razón. El autor llegó a una 

conclusión similar a la sustentada por Benedicto XVI, afirmando que no solo la razón 

establece el límite a la fe para no caer en el fanatismo, sino que la fe también pone 

límites a la razón para que ésta no caiga en la soberbia.

Según Cesar Ortega Esquembre (2021), estos argumentos que el filósofo germano 

expuso en su ponencia se originaron en su discurso “Creer y saber”. En el mismo, 

cuestionaba los parámetros de la secularización anteriormente defendidos e indagaba 

el rol del Estado constitucional, en particular lo que esta instancia puede imponer a los 

ciudadanos religiosos y no religiosos. El cambio fue producto de la revitalización de 

las formas religiosas y la constatación de los límites de la modernidad, que aspiraba a 

universalizar los procesos de secularización. 

En este giro epistemológico, Habermas no llegó a posturas radicales, sino que 

propuso un tránsito desde la mera tolerancia de lo religioso a la búsqueda de cooperación 

DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833Julio Juan Ruíz

[270] Isonomía • Núm. 63 • 2025



social entre las racionalidades laica y la religiosa. Consideramos que esta propuesta 

constructiva es su mayor aporte, porque posibilitaría la superación de la segmentación 

social, (ocasionada por la carencia de fueras unificadoras) y fomentaría el diálogo entre 

ambas racionalidades, apuntando a su integración a través del aprendizaje mutuo.

Seguidamente examinaremos la segunda ponencia, presentada en el evento académico 

de Munich en 2004 por el entonces Cardenal Joseph Ratzinger. La principal afirmación 

del eminente teólogo fue que el poder debía situarse bajo el escudo del derecho para 

evitar que la sociedad obedeciera pautas arbitrarias y que una libertad al margen de 

lo jurídico pudiera conducir a la anarquía. Por eso, según él, la política tenía la misión 

de construir unas bases éticas y jurídicas adecuadas. Este objetivo lo llevó a reflexionar 

sobre las nuevas formas de poder y los límites necesarios para contenerlos; pero antes de 

ahondar en este punto comparó dos formas de poder: el miedo al holocausto nuclear de 

la segunda posguerra y el pánico actual producido por el terrorismo.

Ratzinger explicó que la guerra fría había planteado la necesidad de limitar el poder 

nuclear de las potencias a fin de evitar una catástrofe nuclear global. Paradójicamente, 

lo que había evitado el desastre fue el miedo de que con la eliminación del oponente 

también se llegara a la propia destrucción. En comparación, añadió el religioso, el miedo 

que actualmente infundía el terrorismo tenía menos alcance, pero no por eso era menos 

letal, pues amenazaba al individuo en su cotidianidad y lo exponía a las maniobras de 

criminales que podían desestabilizar el mundo y sumergirlo en un caos.

Al analizar los motivos de los terroristas para perpetrar sus crímenes atroces, el 

teólogo alemán constató que la fuerza que movía a estos delincuentes muchas veces 

se asentaba en motivaciones morales (como fue el caso de Osama Bin Laden), porque 

se proponían vengar la humillación de las potencias para con los pueblos más débiles. 

Asimismo, destacó que algunas agresiones se perpetraban para defender la tradición 

religiosa. Esta última observación llevó a Benedicto XVI a condenar al fanatismo 

religioso, pero fundamentalmente, a cuestionarse: “¿es la religión una fuerza de 

curación y de salvación, o será más bien un poder arcaico y peligroso que construye 

falsos universalismos induciendo a la intolerancia y al error?” (Ratzinger, 2008, p. 

42). Esta pregunta lo llevó a considerar la necesidad de poner la religión bajo la tutela 

de la razón para evitar este mal. De este modo, para el hombre, la facultad intelectiva 

desempeñaría una función de control.

También aseveró que se ponía de manifiesto una nueva forma de poder en la 

creación in vitro de seres humanos. En este acto el hombre pasaba de ser una criatura 

a imagen de su creador, Dios, para ser un producto humano. Esta circunstancia no era 

Las tensiones entre el Estado, la política y la religión en la sociedad postsecular:

una lectura del Teorema de Böckenförde

Isonomía • Núm. 63 • 2025 •  [271]



más que una hybris de la razón, tal como lo había sido la bomba atómica, y era evidencia 

de que tanto la razón como la religión debían ser controladas. Por ello declaró que 

“deberían quizás circunscribirse recíprocamente la religión y la razón, mostrarse una a 

otra los respectivos límites y ayudarse a encontrar su camino) (Ratzinger, 2009, p. 44). 

En esta consideración se manifestaba el leitmotiv de la teología de Benedicto XVI, es 

decir, la acción conjunta de la religión y de la razón, que deben limitarse y depurarse 

mutuamente.

Joseph Ratzinger destacó el efecto devastador de esas nuevas formas de poder de 

alcance mundial, que tornaba acuciante encontrar las bases éticas y morales para construir 

una estructura jurídica eficaz donde el derecho predominara sobre el poder arbitrario 

y la violencia. Propuso que esta propuesta fuera planteada a una escala intercultural, 

porque la búsqueda de parámetros éticos y jurídicos no se podía discernir apelando 

únicamente a la racionalidad laica y la racionalidad religiosa, dado que ninguna de las 

dos tenía de facto la preeminencia universal. En el ámbito occidental eran comunes las 

tensiones entre ambas racionalidades, pero algunas veces se ignoraban. Algo similar 

ocurría en el entorno islámico, en la tradición hindú y en las culturas indígenas de 

África y de América, las cuales impugnaban tanto la racionalidad occidental como el 

cristianismo. Estas tensiones dificultaban la concreción tanto de una fórmula jurídica 

global como de los fundamentos éticos comunes.

Durante la ponencia, el teólogo resaltó el interrogante formulado a Habermas por 

un colega teheraní, quien planteó la necesidad de revisar el proceso de secularización 

occidental a la luz de la sociología de las culturas y de las religiones. Sobre este aspecto, 

el pensamiento teológico-político de Ratzinger no concebía la secularización europea 

como resultado del desgaste o desencanto de la racionalidad occidental, tal como lo 

habían planteado Schmitt o Strauss. Por el contrario, el eminente teólogo opinaba que 

esta crisis marcaba las fronteras de la racionalidad occidental, que por estar supeditada a 

un orden cultural específico resultaba difícil de comprender en otros marcos culturales. 

Debido a ello, esta racionalidad no podía alcanzar su vigencia en el conjunto de la 

humanidad. Por consiguiente, consideró que el proyecto de una ética universal como 

la había concebido Hans Küng era una abstracción. En base a estas consideraciones, 

Ratzinger (2008) llegó a la conclusión de que el tan deseado enlace entre religión y 

razón debía manifestarte en un contexto intercultural marcado por diferentes voces 

planetarias provenientes de diversas realidades culturales. Un diálogo polifónico que 

no excluyese a ninguna voz del planeta.

Como hemos visto, la clave de la postura de Ratzinger fue la integración entre 

DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833Julio Juan Ruíz

[272] Isonomía • Núm. 63 • 2025



fe y razón, no su escisión. El teólogo explicó lúcidamente los fundamentos de esta 

integración en su obra Fe, Verdad y Tolerancia. El cristianismo y las religiones del mundo. 

En este trabajo manifestó que el cisma entre ambas dimensiones había acaecido cuando 

la Ilustración acuñó su lema: “la religión dentro de los límites de la mera razón”. Desde 

el momento en que la religión se separó de la razón, lo sagrado ya no pudo ser la fuerza 

que sustentaba la vida.

Lo que realmente hizo la Ilustración fue buscar un nuevo espacio para la religión. Y 

fue un filósofo alemán del Romanticismo, Friedrich Schleiermarcher, quien ofreció una 

nueva demarcación para brindarle un lugar. Sobre esta nueva perspectiva, Ratzinger 

comentó: “la praxis es el arte, la especulación es la ciencia, la religión es el sentido de 

lo infinito y gusto por él” (2005a, p. 126). En otras palabras, por más precisa que fuera 

dicha delimitación, lo sacro no podía restringirse a lo sectorial porque su vocación es 

el todo; lo religioso existe para integrar al hombre a la totalidad de su ser, para vincular 

mutuamente al sentimiento, al entendimiento y a la voluntad, pues tiene como meta 

“dar una respuesta al desafío planteado por el todo, al desafío que suscita la vida y la 

muerte, la comunidad y el ‘yo’, el presente y el futuro” (Ibid).

La crisis actual de la religión está dada por la incomunicación entre el ámbito 

objetivo —la razón—, y el subjetivo —la religión—. No obstante, hay que reconocer 

que la razón especializada sectorialmente es capaz de dar grandes frutos, tal como lo 

atestiguan la ciencia y la tecnología, pero no es capaz de responder a las preguntas totales 

como aquellas sobre el sentido de la vida, la misión del hombre o la muerte, porque 

estos interrogantes pertenecen al espacio de la religión. De aquí que, según el sucesor 

del Apóstol Pedro, al plantear una reducción del ámbito de los fundamentos “se altera 

el equilibrio, y resulta una alteración que puede ser fatal para lo humano” (Ratzinger, 

2005a, p. 127); por ende, resulta primordial la integración entre razón y religión.

Como podemos observar, desde ángulos distintos tanto Habermas como Ratzinger 

abogan por un diálogo entre la fe y la razón, entre y ciencia y teología. Esta actitud 

conciliadora muestra la superación de una etapa de antagonismo mutuo.

Estas consideraciones teológicas pueden complementarse con otras reflexiones del 

ámbito de la Teología Política formuladas por el entonces Cardenal Joseph Ratzinger en 

el capítulo II de su libro Iglesia, ecumenismo y política. En dicho texto el teólogo sostenía 

que el cristianismo era la fuerza necesaria para cohesionar la sociedad democrática 

y pluralista, pues como claramente expone el Teorema de Böckenförde, el Estado 

liberal vive de supuestos “que el mismo no puede garantizar”. En la obra mencionada, 

Ratzinger ofreció un análisis sobre el Estado de las democracias occidentales. Para 

Las tensiones entre el Estado, la política y la religión en la sociedad postsecular:

una lectura del Teorema de Böckenförde

Isonomía • Núm. 63 • 2025 •  [273]



comenzar, señaló que, tras la Segunda Guerra Mundial, al tiempo que nacían las nuevas 

democracias se creaba una imagen ideal de las mismas. Con el tiempo esta idealización 

había conducido a decepciones y, principalmente, a la conciencia de que el Estado 

democrático y liberal ya no era una sociedad perfecta —punto que también señala 

el Teorema que es objeto de nuestro análisis—. Sobre todo, declaraba el teólogo, el 

Estado necesitaba de fuerzas preestatales para cohesionar a la sociedad civil, es decir, de 

fundamentos que le permitieran mantener la unidad social, frecuentemente amenazada 

por fuerzas económicas y políticas. Desde su perspectiva, solo el cristianismo podría 

dar las energías y el fundamento de que carecía el Estado constitucional. En este punto 

creemos importante detenernos en el análisis del teólogo sobre las debilidades del 

sistema democrático y su autocrítica del cristianismo, y sobre su conclusión final acerca 

de “la irrenunciabilidad del cristianismo en el mundo moderno”.

Según observó Ratzinger, una de las mayores falencias del sistema era la de no 

aceptar la imperfección de las cosas humanas, situación que se evidenciaba en el hastío 

del hombre contemporáneo, especialmente en su disconformidad con el sistema 

democrático y en su incapacidad de reconocer que, pese a sus falencias, este es el régimen 

de gobierno más favorable. En los últimos tiempos esa sensación negativa había estado 

alimentándose de una existencia vacía, producto de una secularidad radical que negaba 

toda trascendencia. Todo esto favoreció la aparición de utopías, de caminos alternativos 

que solo desembocaron en un nihilismo asfixiante, ya que no se le podía negar al hombre 

una dimensión trascendente, necesaria para una vida más humana, aunque imperfecta.

Entre sus reflexiones, el teólogo afirmó que en la sociedad “liberada” el bien no 

se basaba en el esfuerzo ético de los hombres, sino que el buen desempeño de las 

instituciones era garantizado por las estructuras, porque un Estado surgido del ethos, 

es decir, de la libertad, “nunca está terminado, nunca es totalmente justo, nunca está 

garantizado. Es imperfecto, igual que el hombre” (Ratzinger, 2005b, p. 226). Para 

superar esta imperfección, las estructuras reemplazaban al hombre porque no es el 

ethos quien produce las estructuras, sino que estas producen al ethos. Se originaba así la 

renuncia al ethos humano, es decir, a la libertad, a la conciencia y a la responsabilidad, 

todo en aras de superar la fragilidad y la imperfección de las instituciones y la sociedad.

En el plano filosófico, Ratzinger (2005b) comprobó la hegemonía de una racionalidad 

que desconocía lo moral y que a partir de Bacon se había circunscrito a lo cuantitativo, 

al cálculo y a la experimentación. Esta restricción en Bacon y en Comte había tenido 

por objeto delimitar una física de las realidades humanas. Desde esta perspectiva, lo 

lógico quedaba circunscrito a un determinado tipo de racionalidad, mientras que 

DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833Julio Juan Ruíz

[274] Isonomía • Núm. 63 • 2025



todo lo demás formaba parte de lo alógico. Para superar esta racionalidad extrema 

resultaba necesaria una dimensión trascendente que permitiera al hombre “plasmar su 

mundo, aunque siempre imperfecto, de modo que se pueda vivir en él humanamente” 

(Ratzinger, 2005b, p. 231). De este modo, al hacer hincapié en la imperfección humana 

el sucesor del apóstol Pedro confirmaba la tesis de Böckenförde sobre el Estado como 

societas imperfecta, que necesita de una fuerza externa para conservarse y fundamentarse. 

Esta fuerza, para él, era el cristianismo, el cual debía realizar una autocrítica para luego 

presentarse como el sostén del Estado constitucional.

Sin embargo, el erudito teólogo reconoció que el cristianismo no constituía 

a priori dicha fuerza contenedora. En la Roma imperial había sido considerado 

como una religión anárquica y disolvente que justificaba la persecución de sus fieles. 

Ratzinger (2005b) nos recordaba en su análisis que la anarquía había existido siempre, 

independientemente del cristianismo.

En el medievo, a esa imagen negativa del cristianismo le sucedió la concepción 

agustiniana de las dos ciudades: la de Dios y la terrena. Según San Agustín, la primera 

no podía materializarse, mientras que la civitas terrena estaba más próxima a un Estado 

demoníaco. Dicha estigmatización fue superada por la teología escolástica medieval, la 

que esbozó un Estado profano en base a la concepción del derecho natural aristotélico. 

Pero esa imagen de Estado posible se esfumó debido a la proliferación de metas 

excesivas
12

. A ello se sumó el hecho de que la fe cristiana tenía como vocación la verdad, 

y por esta razón no podía ser una religión más en el panteón y replegarse en el derecho 

privado. Por el contrario, esta característica la llevó a ocupar un lugar en el derecho 

público en cuanto credo monoteísta con aspiración de verdad.

José María Carabante (2024) considera que en el pensamiento teológico de 

Benedicto XVI el cristianismo vino a completar la verdad que expresaba la filosofía 

clásica. En este sentido, Werner Jaeger (2023) observó que “sin la evolución posclásica 

de la cultura griega habría sido imposible el surgimiento de una religión cristiana 

mundial” (2023, p. 12). Por esta razón, la expansión del helenismo en la Antigüedad 

había hecho posible que el mensaje de Cristo saliera al mundo y no se limitase al Mar 

Muerto ni a las fronteras de Judea
13

. A su vez, en el plano intelectual la helenización del 

cristianismo había significado la incorporación de categorías y conceptos de la filosofía 

griega en el seno de la religión cristiana. Ratzinger (2005a) denominó este proceso 

como “la primera revuelta ilustrada del cristianismo”, y afirmó que en ese momento se 

había creado el estrecho vínculo entre fe y razón.

Según lo planteó el teólogo alemán, de todas las fuerzas externas el cristianismo 

Las tensiones entre el Estado, la política y la religión en la sociedad postsecular:

una lectura del Teorema de Böckenförde

Isonomía • Núm. 63 • 2025 •  [275]



era la que, de acuerdo al Teorema de Böckenförde, el Estado necesitaba para afianzarse 

porque —y a esto él le concedía especial relevancia— a diferencia del cristianismo, a 

las otras fuerzas “les falta el aliento vital de una realidad histórica madurada a lo largo 

de los siglos” (Ratzinger, 2005b, p. 235). En este aliento se basaba la importancia 

específica de la religión de Cristo, y Joseph Ratzinger fundamentó en ella su lectura 

religiosa del Teorema, lo cual ocasionó que algunos especialistas como Pérez Crespo 

(2024) la calificaran como apologética.

A su vez, la defensa del cristianismo sustentada por Ratzinger (2005b) se asimila a 

la postura del teólogo Thomas Ruster (2011), quien abogó por una recuperación de la 

identidad cristiana. Según él, en nuestra época “han regresado los dioses y los demonios 

antiguos” y han implantado su dominio. Por esta razón este teólogo consideró necesario 

deslindar el cristianismo de las demás religiones desde una perspectiva teológica, pues 

los cristianos “necesitan defender su fe si no quieren ofrecer al emperador, sin resistencia 

y bajo nuevos ropajes, el sacrificio prescripto.” (2011, p. 14). En este sentido, los escritos 

del ya fallecido papa se pueden calificar de apologéticos desde la visión de la Antigüedad 

tardía, en que la apología era un alegato jurídico. Y según nos los recuerda Étiene Gilson 

(2024) los primeros padres de la Iglesia también fueron llamados apologistas por “su 

exposiciones parciales de la fe cristiana y algunos intentos de justificarla ante la filosofía 

griega” (2024, p. 18)
14

.

En el ámbito anglosajón el Dictum también fue motivo de análisis y originó 

lecturas interesantes. Por ejemplo, para Stein (2018), el Teorema enunciado por 

Böckenförde tenía por destinatarios a los creyentes católicos alemanes, quienes debían 

superar su desconfianza hacia la Constitución de la República Federal de Bonn. Los 

católicos germanos tenían constitucionalmente un deber y compromiso con el ethos 

de la libertad de creencias, baluarte del Estado constitucional. Este deber se encuentra 

expresado al final de El surgimiento del Estado como proceso de secularización. En este 

texto Böckenförde señala que el sentido en que los cristianos deben entender al Estado 

en su secularidad no es el que considera esta organización como enemiga de su fe. Por el 

contrario, deben tomarlo “como la oportunidad de su libertad, que es también su tarea 

preservar y realizar” (2024, p. 48). Esta cita también nos invita a enfocar al Estado de un 

modo no tradicional, es decir, a verlo como un garante de las libertades y no solo como 

el detentador del monopolio de la fuerza.

Otras interpretaciones del Teorema también merecen una especial mención. Entre 

ellas, no podemos dejar de examinar la de Christian Polke (2018), profesor de Ética y 

Teología Sistemática de la Universidad de Gotinga, para quien, desde que Böckenförde 

DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833Julio Juan Ruíz

[276] Isonomía • Núm. 63 • 2025



formulara su tesis hasta el presente, en el mundo han acaecido importantes cambios. De 

estos, uno de los más relevantes es el del pluralismo multidimensional. Por otra parte, 

señala que, en Alemania, durante al menos las últimas cuatro décadas, el Teorema ha 

sido citado no solo en artículos sobre teoría constitucional sino también en debates 

públicos. Polke comparte la visión de Jürgen Habermas sobre la coexistencia de las 

racionalidades laica y religiosa en lo público, realidad fundamental para alcanzar el 

consenso necesario tanto para el desenvolvimiento de las instituciones democráticas 

como para la legitimidad de esta forma de gobierno.

En relación con la tesis del Teorema y el problema de su actualización, Christian 

Polke (2018) se refiere a una conferencia que dio Böckenförde en el año 2006, en la 

que presentó un balance teórico y una versión actualizada de su célebre texto
15

. En 

esta ocasión reivindicó la neutralidad del Estado. Para el profesor de la Universidad 

de Gotinga, el caso más representativo para examinar esta cuestión fue la controversial 

decisión del Tribunal Constitucional Alemán en el denominado “caso de los Testigos 

de Jehovah” que, desde su perspectiva, fue iluminador. La mencionada comunidad 

religiosa aconseja a sus miembros no participar en eventos políticos porque, según 

su interpretación, estos son meramente provisionales comparados con la economía 

del proyecto salvífico de Dios. El problema se planteaba porque este grupo rehusaba 

participar en las elecciones para designar a los representantes del pueblo, una 

manifestación crucial de la soberanía de un país. El alto tribunal germano argumentó 

que exigir a los miembros de las comunidades religiosas un comportamiento que fuera 

más allá de las normas legales era contrario a la neutralidad del Estado. Congruente 

con su convicción de que “ningún camino puede llevarnos antes del punto de inflexión 

de 1789 sin destruir el Estado como orden de libertad” (Böckenförde, 2024, p. 47), el 

iusfilósofo apoyó el fallo del tribunal.

Este fallo es también un ejemplo para evaluar la búsqueda de valores para 

homogeneizar el Estado que surgió en Alemania después de 1945. Sus críticos apelaron 

a la lealtad ciudadana como valor y sobre este aspecto Böckenförde consideró que 

apelar a los valores “abre el camino al subjetivismo y al positivismo de las valoraciones 

cotidianas (…) destruyen la libertad en lugar de fundarla” (Böckenförde, 2024, p. 46).

Habiendo examinado las interpretaciones más significativas del Teorema de 

Böckenförde, quisiéramos exponer nuestra visión del mismo. A nuestro juicio, esta obra 

constituye un test para verificar la defensa de los derechos fundamentales y también 

como garantía de la vigencia del pluralismo que es propio de la democracia moderna. 

Para sustentar nuestra tesis de carácter instrumental nos apoyamos en la valoración del 

Las tensiones entre el Estado, la política y la religión en la sociedad postsecular:

una lectura del Teorema de Böckenförde

Isonomía • Núm. 63 • 2025 •  [277]



jurista germano acerca de la Revolución Francesa: “ningún camino puede llevarnos 

antes del punto de inflexión de 1789 sin destruir el Estado como orden de libertad” 

(Böckenförde, 2010, p. 47). No se puede imponer la religión por la fuerza. Más aún, 

porque como lo afirma Norberto Bobbio (2008), este derecho a la libertad religiosa 

forma parte del “presupuesto filosófico del Estado liberal, entendido como Estado 

limitado en contraposición al Estado absoluto” (2008, p. 11). Además, la libertad 

religiosa es “el primer eslabón de todas las demás libertades”(Salazar Ugarte: 2006, p. 

11).

A su vez, la libertad religiosa nos conduce a la libertad de expresión, base y engranaje 

esencial para el pluralismo en la democracia moderna. En ella, a diferencia de las 

autocracias, coexisten cosmovisiones diversas y también opuestas amparadas en el 

principio de tolerancia, es decir, en lo que Kelsen (1993) denominó como “imperativo 

de buena voluntad”. En las sociedades democráticas actuales podemos observar que están 

presentes tanto la teología de Ratzinger como la concepción evolucionista de Richard 

Dawkins. Sustentamos que esta concreción solo es posible mediante la vigencia plena 

del Teorema de Böckenförde, que en este caso actúa como garantía del pluralismo.

Nicola Matteucci (2010) observa que, con la incorporación de las masas a la vida 

política, la secularización no se limitó solo a las élites sino a toda la población, es decir, 

no solo afectó la cultura política sino a la cultura en general. De este modo, no solo 

fueron cuestionadas la religión y la tradición, sino que también resultó erosionada 

toda autoridad social, dejando a la comunidad sin referentes y al Estado sin fuerzas 

sustentadoras. En relación con esto, pensamos que el Dictum también constituye un 

desafío para la búsqueda de fuerzas sustentadoras que protejan a la sociedad de lo 

que Habermas (2008) denominó “modernidad descarriada”, especialmente en esta 

postmodernidad donde las certezas del pasado provenientes de la religión y la tradición 

han sido pulverizadas, lo que agudiza la crisis de sentido que caracteriza al hombre 

contemporáneo.

IV. Claves para una lectura filosófica del Teorema

Desde la perspectiva de Giorgio Agamben (2019), la secularización, objeto de estudio 

y análisis de nuestro autor, recibió dos miradas distintas: la de Max Weber y la de Carl 

Schmitt. La del primero, enunciada en La ética protestante y el espíritu capitalista, hacía 

hincapié en el desencanto del mundo moderno; la del segundo, que el autor desarrolló 

en su Teología Política, remitía al origen teológico de los conceptos políticos y fue la que 

Böckenförde tomó para desarrollar su trabajo.

DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833Julio Juan Ruíz

[278] Isonomía • Núm. 63 • 2025



Desde una perspectiva jurídica, al referirse a las fuerzas vinculantes que sustentaban al 

Estado, el Teorema aludía a realidades fácticas que existieron antes de la emergencia de lo 

que la teoría constitucional denomina “poder constituyente”. Según Karl Loewenstein 

(2018), esta categoría constitucional alude a “un procedimiento para la elaboración 

y la adopción de la constitución escrita” (2018, p. 160). Estimamos que, dentro de la 

obra de Böckenförde, la herencia del pensamiento jurídico de Schmitt se aprecia sobre 

todo en el reconocimiento de poderes preexistentes. En efecto, en un texto publicado 

en 1986 denominado El poder constituyente del pueblo. Un concepto límite del Derecho 

Constitucional, el autor del Teorema declaró que la Constitución “surge de un proceso 

histórico político determinado, se ve sostenida y configurada por determinadas fuerzas” 

(2000b, p. 160). En este punto concordaba con Schmitt al reconocer la dimensión 

política del orden jurídico y la existencia de un hecho pre-jurídico bajo la categoría de 

poder constituyente. La presencia de este hecho, anterior a la Constitución del Estado, 

revelaba que el ordenamiento jurídico de una comunidad no era un producto surgido 

de la nada, ex nihilo, sino la expresión de una dimensión pre-estatal. También era, 

según Oscar Cubo Ugarte, la prueba de que el origen constitucional “remite, pues, a un 

elemento prepolítico” (2022, p. 128).

En un reportaje publicado por Pérez Crespo (2024) como anexo a la versión española 

de El surgimiento del Estado como proceso de secularización, Böckenförde reconoció las 

influencias que había ejercido en su obra el pensamiento de Carl Schmitt. En dicha 

oportunidad declaró: “aprendí mucho de Carl Schmitt y nunca lo he ocultado. Esa 

educación humanística y jurídica sin parangón que él tenía, así como su gran erudición, 

todo esto podría abrumarte” (2024, p. 53).

También consideramos que el pensamiento del jurista germano estuvo influenciado 

por la filosofía de Guillermo Federico Hegel. Por esta razón realizaremos revisión de sus 

lineamientos fundamentales.

Por su claridad y rigor, la Enciclopedia de las Ciencias Filosóficas
16

 puede servir para 

comprender las raíces hegelianas del pensamiento de Böckenförde, en especial su 

concepción sobre la relación entre el Estado y la religión. En aquel trabajo el filósofo 

alemán manifestó con claridad los límites y alcances de esta materia. Según Hegel, la 

verdadera religión y la religiosidad provienen de la eticidad pensante, porque solo en 

ella encontramos la idea de Dios como espíritu libre. En su concepción no se podía 

separar al Estado, ni a lo ético, de la religión. No obstante, esta unidad debía fundarse 

en su contenido, que correspondía al ámbito de la religión verdadera, y no en el de la 

superstición. La religión verdadera constituía el espacio para “el Dios que se conoce 

Las tensiones entre el Estado, la política y la religión en la sociedad postsecular:

una lectura del Teorema de Böckenförde

Isonomía • Núm. 63 • 2025 •  [279]



en el espíritu y en la verdad” (2005, p. 574). Según Löwith (2012), en esta unidad, que 

se materializó en la identificación de la religión protestante con el Estado prusiano, 

percibimos el deseo de reconciliación de la filosofía con lo real, con el Estado y con la 

religión cristiana.

Desde una visión metodológica nos parece adecuada la perspectiva de Montserrat 

Herrero (2016), quien estudia la relación de Hegel con la temática religiosa y la conexión 

de esta con lo político desde la conciencia moral. Esta categoría es una síntesis del espíritu 

subjetivo, del objetivo y del absoluto. Lo moral también nos permite comprender la 

eticidad que alberga la unidad de lo subjetivo (el individuo) con lo objetivo (el Estado). 

Asimismo, la eticidad se expresa como el espíritu divino que entra al mundo, y por ello 

reemplaza a la santidad, manifestación preciada del ámbito sacro. Esta concepción de 

Hegel se expresó en casos concretos; por ejemplo, en vez de continuar ensalzándose 

el voto de castidad, empezó a apreciarse el matrimonio como elección ética y este 

reconocimiento permitió valorar a la familia como institución suprema en el campo de 

lo humano. Algo similar ocurrió con el voto de pobreza, reemplazado por la actividad 

lucrativa ejercida con inteligencia y laboriosidad.

La obediencia al Estado y sus leyes fue otra muestra de que lo espiritual había 

penetrado en lo mundano, y por eso la justificación de la eticidad se asentó en lo 

terrenal. Sin esta base de eticidad, fundada en lo trascendente, la libertad jurídica y 

las instituciones del Estado podrían quedar en lo abstracto, porque “los principios de 

la razón de la realidad efectiva tienen su última y suprema garantía en la conciencia 

religiosa” (Hegel, 2005, p. 576).

Otro objeto de estudio para Hegel fue la eticidad, principio que predica el 

fundamento del Estado, y lo examinó en el campo de la historia, particularmente desde la 

visión del Estado platónico. En su análisis, el autor alemán observó que, en la República, 

el filósofo griego había partido del principio trascendente, porque consideraba que 

la constitución y la vida política del Estado estaban profundamente enraizadas en la 

eterna rectitud, concepto de por sí universal y verdadero. No obstante, el profesor de 

la Universidad de Berlín subrayó la carencia de libertad en esta construcción racional 

y la atribuyó a la ausencia de un fundamento religioso, pues el politeísmo griego más 

que religión era una fábula poética. Por eso concluyó que Platón “no supo introducir la 

forma infinita de la subjetividad en su idea de Estado” (2005, p. 576). En otras palabras, 

le faltó la base de una religión verdadera, el sustento de la ética y de la libertad. Estos 

anhelos se plasmaron más tarde con el advenimiento del cristianismo, pues solo en este 

movimiento religioso el hombre tomaba conciencia de sí mismo, paso necesario para la 

DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833Julio Juan Ruíz

[280] Isonomía • Núm. 63 • 2025



exteriorización y actualización de su libertad.

Si bien la Enciclopedia estableció claramente los fundamentos de la filosofía hegeliana 

que nos permiten delimitar con precisión lo religioso, fue en Los Fundamentos de 

la Filosofía del Derecho donde el filósofo realizó una demarcación precisa entre la 

religión y el Estado. En el parágrafo 270 de esta obra el autor deslindó los dos ámbitos, 

afirmando que cuando la religión no polemiza con el Estado, “alcanza además para sí su 

condición propia y su exteriorización” (Hegel, 2017, p. 271). Para el filósofo germano 

dicha relación era simple, pues consistía en que “el Estado cumpla su deber con la 

ayuda mediante todos los medios a la comunidad para sus fines religiosos y le brinde 

protección” (Ibídem), mientras que la religión, al penetrar en el Estado como eticidad le 

brindaba una integración más sólida. De este modo, sostenía Hegel, tanto el juramento 

de los ciudadanos como la institución del matrimonio recibirían su confirmación y 

fundamento más pleno. Sin embargo, el Estado no tenía que intervenir en el contenido 

de lo religioso, es decir, en su doctrina, y solo debía limitarse a ejercer un poder de 

policía cuando lo espiritual se exteriorizaba en el mundo a través de sus comunidades e 

instituciones. 

Aunque reconoció que los principios éticos y el orden del Estado se acercan 

al dominio de la religión —de la verdadera religión, pues este ámbito alberga lo 

Absoluto— el autor de la Fenomenología no abogó por la identificación de ambos 

órdenes, como ocurría visiblemente en el despotismo oriental, donde Iglesia y Estado 

permanecían fuertemente unidos. Pese ello, señaló Hegel, existía el Estado como 

autoconciencia ética. Para alcanzar la eticidad en la realidad juzgó necesario separar 

la jefatura temporal de la espiritual, condición esencial para que el Estado alcanzara su 

universalidad sobre las iglesias particulares. Pero el filósofo fue aún más allá al evaluar 

como positiva la separación de los dos órdenes, ya que dicha separación “está lejos de 

haber sido una desgracia para el Estado, puesto que éste solo ha podido a través de ella 

(la religión) llegar a ser lo que es, la racionalidad y la eticidad” (Hegel, 2017, p. 279). 

Asimismo, señaló que esta separación había sido beneficiosa también para la Iglesia, 

porque lo religioso alcanzó “su libertad y racionalidad”.

Como hemos observado, Hegel logró reconciliar en su obra los elementos de la 

problemática tríada Estado, religión y política armonizándolos a través del cristianismo. 

Después de Hegel, al producirse la separación entre la filosofía y el credo cristiano, esta 

relación se tornó más problemática. Observamos que en nuestros días este vínculo se 

tensiona aún más por la falta de un elemento unificador como lo fue el cristianismo en 

el sistema hegeliano y más aún por el avance de la secularización. Sin embargo, como 

Las tensiones entre el Estado, la política y la religión en la sociedad postsecular:

una lectura del Teorema de Böckenförde

Isonomía • Núm. 63 • 2025 •  [281]



ya vimos, hay autores como Habermas y Ratzinger que de modos diferentes tienden un 

puente entre razón y fe, ya sea que ambas esferas se limiten mutuamente o aprendan una 

de la otra. Consideramos que este es un signo esperanzador en la búsqueda de fuerzas 

unificadoras y cohesionadoras que consigan al menos moderar la siempre tensa relación 

entre Estado, religión y política.

Podemos afirmar que el aporte de la filosofía hegeliana a la obra de Böckenförde 

queda sintetizado en el concepto de eticidad (Sittlichjeit). Según Eusebi Colomer 

(1986), el autor de la Fenomenología del Espíritu denominó así un comportamiento que, 

a diferencia de la moral subjetiva, “se encarna en las estructuras, hábitos y costumbres 

de una determinada sociedad” (1986, p. 390). Por ende, la eticidad se funda en un 

comportamiento, en un ethos, es decir, en un hábito ético de un grupo humano.

A diferencia de Kant, que centraba lo ético en el individuo y en su autodeterminación, 

Hegel lo centró en el Estado, “la sustancia ética autoconsciente, la reunión del principio 

de la familia y la sociedad civil” (Colomer, 1986, p. 391). Tengamos en cuenta que 

“nadie antes de Hegel había distinguido tan netamente Estado y sociedad” (Del 

Vecchio, 1942, p. 154), ni había situado al Estado en la eticidad, el grado más alto del 

espíritu objetivo. Por esta razón, como más adelante explicaremos, Böckenförde no 

concibe a esta organización como producto de la coacción, sino, por su sustancia ética, 

como garantía de la libertad.

En todo lo que hemos expuesto hasta aquí podemos reconocer dos presupuestos 

fundamentales: la independencia entre Estado y religión, que Karl Marx desarrolló 

magistralmente en su escrito La cuestión judía, y la eticidad del Estado como garantía 

de la libertad de conciencia. En el pensamiento de Böckenförde, este último concepto 

culminaría en un ethos que no solo garantiza la libertad de conciencia, sino todas las 

otras libertades del ciudadano. Ambos presupuestos, a nuestro juicio, merecen un breve 

análisis, ya que constituyen el eje central del pensamiento filosófico y jurídico de Ernst-

Wolfgang Böckenförde.

En su primer presupuesto nuestro autor ponderó el lúcido estudio de Karl Marx 

sobre la separación entre Estado y religión, expuesto en La cuestión judía. Al refutar 

la posición de Bruno Bauer sobre la denominada cuestión judía, el autor de El Capital 

señalaba que la política se emancipa de la religión “cuando la destierra del derecho 

público al privado. La religión ya no es el espíritu del Estado” (1970, p. 234). En esta 

instancia, el Estado no se comporta como teólogo, sino que entabla una relación con 

lo religioso desde lo político para preservar la independencia de los dos ámbitos. 

La culminación de este proceso se logra cuando la religión ya no es la esencia de la 

DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833Julio Juan Ruíz

[282] Isonomía • Núm. 63 • 2025



comunidad, sino “la esencia de la diferencia”.

Desde una perspectiva temporal, la separación entre ambas esferas prueba la 

inviabilidad del Estado cristiano porque este, desde la perspectiva de Marx, es el no-

Estado. El autor fundamentó esta connotación negativa alegando que dicha organización 

jurídico-político-teísta es “la negación cristiana del Estado, pero de ningún modo la 

realización estatal del cristianismo” (Marx, 1970, p. 234). Sobre este punto, al analizar 

críticamente los intentos de restauración del cristianismo en el ámbito estatal tras la 

Revolución Francesa, Böckenförde sostuvo que entonces la religión había cumplido 

un papel de adorno o de sustento para legitimar decisiones políticas. Por eso ya no era 

posible volver a los tiempos en que la religión constituía el fundamento del Estado.

No obstante, la irreversibilidad del proceso de emancipación del Estado no 

significaba que el hombre debiera emanciparse de la religión. Por el contrario, para 

Böckenförde (2024) el Estado debía brindar los medios jurídicos para que el ciudadano 

pudiera practicar la religión que deseara, y, aún más, debía respetar su decisión de no 

pertenecer ni practicar ningún credo
17

.

En su estudio La democracia como principio constitucional, Böckenförde reprobó 

duramente la idea de la unificación del Estado con la religión. Al analizar los postulados 

en que reposaba esta forma de gobierno planteó como presupuesto lo que él denominaba 

como “la ausencia de formas teocráticas de religión” (Böckenförde, 2000a, p. 101). 

En este parágrafo sostenía que la realización de la libertad y la igualdad política no 

serían posibles en una forma teocrática que aspirara a “dirigir el comportamiento de 

los hombres desde criterios que se entienden como válidos universalmente incluso 

en el ámbito político” (Ibid). Asimismo, consideraba que esta aspiración solo podría 

concretarse mediante la implantación autoritaria de la voluntad religiosa, lo cual 

tornaría irrisorios los derechos de participación y decisión democrática.

Por estas razones, el jurista germano estimaba que las pretensiones del siglo XIX de 

reinstaurar un Estado cristiano serían inviables
18

. Más aún, su postura concordaba con el 

decreto Apostolorum Actuositatem del Concilio Vaticano II, documento que predicaba 

la independencia de los laicos católicos del poder estatal para concretar la realización 

del mensaje cristiano en el mundo. Como ya mencionamos, esta perspectiva también 

lo diferenció de su maestro, Carl Schmitt, quien no comulgaba con los postulados 

conciliares.

El segundo presupuesto trataba de la eticidad del Estado como garantía de la libertad 

y los derechos fundamentales. Según observa el filósofo Ludwig Siep (2023), la defensa 

Las tensiones entre el Estado, la política y la religión en la sociedad postsecular:

una lectura del Teorema de Böckenförde

Isonomía • Núm. 63 • 2025 •  [283]



de estos derechos “comienza a tener lugar recién con los fundamentos de la tradición 

alemana del Estado de derecho unos años después de la Filosofía del derecho de Hegel, 

es decir, con von Aretin, Mohl y otros, llamados Primeros Constitucionalistas” (2023, 

p. 194). Siep resalta que Hegel no mencionó la defensa de los derechos fundamentales 

individuales frente a la arbitrariedad del Estado. Es decir que el desarrollo dogmático 

de las garantías de los derechos individuales, si bien estaba esbozada en la concepción 

hegeliana de la eticidad y de la libertad individual, fue producto del denominado 

“Constitucionalismo Clásico”, que tuvo su inspiración filosófica en las doctrinas de la 

Ilustración, pero cuya concreción legislativa y doctrinal fue posterior
19

.

Como muy bien marca Pérez Crespo (2024) al hacer hincapié en la libertad de 

conciencia como eje de la protección de los derechos fundamentales, Ernst-Wolfang 

Böckenförde concibió el Estado como un ethos de libertad más que como aparato 

político de coacción. Sobre este eje giraba el segundo presupuesto que ya hemos 

señalado como corolario de la lectura del Teorema, donde claramente podemos ver la 

influencia de la concepción hegeliana de eticidad. Por este motivo Böckenförde puso 

más acento en la defensa de los derechos fundamentales instrumentalizados en las 

garantías constitucionales que en el monopolio de la fuerza.

En la obra del jurista germano, el concepto de eticidad llegó a tal importancia que en 

su trabajo Estudios sobre el Estado de Derecho y la democracia esbozó un ethos democrático 

que se manifestaba, por un lado, entre los ciudadanos y sus representantes y, por el otro, 

en la obligación de los gobernantes de tomar decisiones basadas en el bien común. De 

este modo la democracia quedaba subordinada a una fuerza ideal que obligaba tanto a 

los dirigentes políticos como a los ciudadanos.

En la visión de Böckenförde la libertad religiosa jugaba un papel primordial en 

la tutela de los derechos fundamentales, porque entraba en una esfera de libertad 

inalienable. Pero esta libertad también debía respetar el derecho de los ciudadanos a no 

practicar religión alguna.

V. Conclusión

En El surgimiento del Estado como proceso de secularización, el jurista alemán Ernst-

Wolfgang Böckenförde analizó las tensiones entre el Estado, la religión y la política 

a través de las distintas etapas del proceso de secularización acaecido en Occidente. 

Consideramos que en el examen de este proceso se manifiestan dos lecturas: la histórica 

y la dogmática.

DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833Julio Juan Ruíz

[284] Isonomía • Núm. 63 • 2025



De la lectura histórica podemos extraer dos premisas fundamentales. La primera 

es que nuestro autor no concibe el origen de este proceso en la Reforma, sino en las 

luchas entre el papado y el imperio iniciadas a mediados del siglo XI. Ese paulatino 

proceso de secularización culminaría en la Revolución Francesa. La segunda afirma 

la irreversibilidad de este proceso. Esta convicción torna imposible la vigencia de 

las posturas restauradoras como las del filósofo español Donoso Cortés. Más aún, 

consideraba que la implantación de una fuerza de homogeneización por decreto o acto 

autoritario obligaría al Estado a renunciar a su carácter liberal.

Desde una perspectiva dogmática, el pensamiento de Böckenförde manifiesta una 

aguda conciencia y defensa de las libertades fundamentales. En esta postura observamos 

claramente la influencia de la filosofía de Hegel acerca de la religión, según la cual en el 

ámbito de lo sagrado el ser humano toma conciencia de su dignidad y de su libertad. En 

base a estos lineamientos Böckenförde considera la libertad religiosa como la garantía 

fundamental para la concreción de las demás libertades y por ello, en su obra sobre el 

Estado de Derecho y la democracia, presenta un ethos claramente definido.

Sobre todo, como marcara el politólogo italiano Michel Nicoletti (2016), la doctrina 

de Böckenförde se distingue por su amor hacia la libertad. Esta característica nos obliga 

a pensar al Estado, no ya como forma jurídica y política cuya función es preservar el 

orden, sino como “ethos”, es decir, una institución impregnada por una eticidad en el 

sentido hegeliano, que se constituye en una garantía indispensable para la concreción 

de las libertades ciudadanas.

Además de señalarnos las carencias del Estado liberal plenamente secularizado, el 

pensamiento filosófico y jurídico de Böckenförde nos impulsa a buscar los fundamentos 

éticos y jurídicos necesarios no solo para dar cohesión a la sociedad y superar la 

segmentación, sino también para responder a la problemática del poder en un mundo 

global que amerita un marco ético y jurídico renovado y plural que sea respetuoso de la 

multiplicidad cultural.

En suma, sostenemos que el Teorema amerita múltiples lecturas y que sirve como 

punto de partida para reflexionar sobre temas que aún hoy nos interpelan, como los 

límites del poder del Estado, la libertad, el pluralismo religioso y la defensa de los 

derechos fundamentales, y para intentar dar respuesta a problemáticas actuales como el 

fanatismo religioso y el renacimiento de los extremismos políticos.

Las tensiones entre el Estado, la política y la religión en la sociedad postsecular:

una lectura del Teorema de Böckenförde

Isonomía • Núm. 63 • 2025 •  [285]



Referencias bibliográficas

Agamben, Giorgio, 2009: El reino y la gloria. Una genealogía teológica de la economía y del 

gobierno. Buenos Aires, Adriana Hidalgo editora.

Agustín de Hipona, San, 2022 [426]: La ciudad de Dios. Madrid, Gredos.

Berman, Harold Joseph, 1983: Law and Revolution. The Formation of the Legal Tradition. 

Cambridge, Harvard University Press.

Bobbio, Norberto, 2008: Liberalismo y democracia. Ciudad de México, Fondo de Cultura 

Económica.

Böckenförde, Ernst-Wolfang, 2024 [1967]: El surgimiento del Estado como proceso de 

secularización. Madrid, Trotta.

____________, 2021: Religion, Law and Democracy (ed. de Mirjan Künkler y Tine Stein). 

Oxford, Oxford University Press. 

____________, 2017: Lo Stato come Stato ético. Pisa, ETS.

____________, 2000a: Estudios sobre el Estado de Derecho y la democracia. Madrid, Trotta.

____________, 2000b: “El poder constituyente del pueblo. Un concepto límite del Derecho 

Constitucional”, en Id., Estudios sobre el Estado de Derecho y la democracia. Madrid, 

Trotta, pp. 159-180.

Brunner, Otto, 1991 [1958]: Estructura interna de Occidente. Madrid, Alianza.

Carabante, José María, 2024: Joseph Ratzinger. El papa de la razón, una introducción al 

pensamiento de Benedicto XVI. Madrid, Sekotia. 

Colomer, Eusebi, 2013: El pensamiento alemán de Kant a Heidegger, Tomo II. Barcelona, 

Herder.

Cubo Ugarte, Oscar, 2022: “E.W. Böckenförde y el fundamento del Derecho Constitucional”, 

en Barras Portal, Juan y Oncina Coves, Faustino (eds.), La Escuela Histórico-Conceptual 

de Joachim Ritter y el protagonismo sociocultural de la Filosofía. Granada, Comares.

Dardot, Pierre y Laval Christian, 2021: Dominar. Estudios sobre la soberanía del Estado en 

Occidente. Barcelona, Gedisa. 

DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833Julio Juan Ruíz

[286] Isonomía • Núm. 63 • 2025



Del Vecchio, Giorgio, 1942: Filosofía del Derecho. Barcelona, Bosch.

Furet, François, 2023: La revolución francesa en debate. Buenos Aires, Siglo XXI. 

García de Cortázar, José Ángel, 2012: Historia religiosa del Occidente medieval (Años 313-

1464). Madrid, Akal.

Gilson, Étiene, 2024 [1952]: La filosofía en la Edad Media. Madrid, Gredos.

Gosewinkel, Dieter, 2024: “Ernst Wolfang Böckenförde, el discípulo liberal de Carl Schmitt. 

Diálogo con Dieter Gosewinkel”, en Böckenförde, Ernst: El surgimiento del Estado como 

proceso de secularización. Madrid, Trotta, pp. 49-83.

Habermas, Jürgen, 2023: Una historia de la filosofía. Madrid, Editorial Trotta.

____________, 2008: “¿Fundamentos prepolíticos del Estado de Derecho”, en Habermas, 

Jürgen y Ratzinger, Joseph: ¿Entre razón y religión? Ciudad de México, Fondo de 

Cultura Económica, pp. 9-33.

Hegel, Guillermo Federico, 2015 [1820]: Fundamentos de la filosofía del derecho. Buenos Aires, 

Leviatán. 

_____________, 2005 [1817]: Enciclopedia de las Ciencias Filosóficas en compendio. Madrid, 

Alianza.

Heller, Herman, 1983 [1934]: Teoría del Estado. Ciudad de México, Fondo de Cultura 

Económica.

Herrero, Montserrat, 2016: “Religión y política: la respuesta de la filosofía de Hegel entre 

tensión y reconciliación”, Pensamiento, vol. 72, núm. 271, pp. 279-204.

Jaeger, Werner, 2023 [1961]: Cristianismo primitivo y Paideia griega. Ciudad de México, Fondo 

de Cultura Económica.

Jellinek, Georg, 2017 [1900]: Teoría general del Estado. Ciudad de México, Fondo de Cultura 

Económica.

Kantorowicz, Ernst H., 1985 [1957]: Los dos cuerpos del rey. Madrid, Akal.

Kelsen, Hans, 1993 [1971]: ¿Qué es la justicia? Barcelona, Planeta.

Koselleck, Reinhart, 2021: El concepto de Estado y otros ensayos. Ciudad de México, Fondo de 

Las tensiones entre el Estado, la política y la religión en la sociedad postsecular:

una lectura del Teorema de Böckenförde

Isonomía • Núm. 63 • 2025 •  [287]



Cultura Económica.

Le Goff, Jacques, 2016: La Baja Edad Media. Madrid, Siglo XXI. 

Loewenstein, Karl, 2018: Teoría de la Constitución. Barcelona, Ariel.

Marx, Carl, 1970 [1844]: La cuestión judía. Barcelona, Ediciones Martínez Roca.

Matteucci, Nicola, 2010: El Estado Moderno. Léxico y exploraciones. Madrid, Unión Editorial.

Metz, Johann Batista, 1971: Teología del mundo. Salamanca, Sígueme.

Moltmann, Jürgen, 1992: La justicia crea futuro. Política de paz y ética en un mundo amenazado. 

Santander, Sal Terrae.

Ortega Esquembre, Cesar, 2021: Habermas ante el Siglo XXI. La proyección de la Acción 

Comunicativa. Madrid, Tecnos.

Pérez Crespo, Carlos, 2024: “Introducción. Cuál es el significado del Diktum de Böckenförde”, 

en Böckenförde, Ernst: El surgimiento del Estado como proceso de secularización. Madrid, 

Trotta.

_____________, 2019: El debate entre Habermas y Ratzinger. La teología política del Estado 

liberal. Bogotá, Uniediciones.

Löwith, Karl, 2007: De Hegel a Nietzsche. La quiebra revolucionaria del pensamiento en el siglo 

XIX, Tomo II. Buenos Aires, Katz. 

Nicoletti, Michele, 2016: “Per amore della libertá. Lo stato moderno e la consciencia”, en 

Böckenförde, Ernst, La formazione dello Stato come processo di secolarizzazione, pp. 5-27. 

Brescia, Morccelliana.

Peterson, Erik, 1999 [1935]: El monoteísmo como problema político. Madrid, Trotta.

Polke, Christian, 2018: “Böckenförde’s Dictum and the Problem of Value Fundamentalism”, 

Oxford Journal of Law and Religion, vol. 7, pp. 109-123. 

Ratzinger, Joseph, 2008: “Lo que cohesiona al mundo. Los fundamentos morales y prepolíticos 

del Estado liberal”, en Habermas, Jürgen y Ratzinger, Joseph, 2008: Entre razón y religión. 

Dialéctica de la secularización, Ciudad de México, Fondo de Cultura Económica, pp. 

35-54.

DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833Julio Juan Ruíz

[288] Isonomía • Núm. 63 • 2025



_____________, 2005a: Fe, Verdad y Tolerancia. El cristianismo y las religiones del mundo. 

Salamanca, Sígueme.

_____________, 2005b: “¿Orientación cristiana en la democracia pluralista? (El Cristianismo, 

fundamento imprescindible del mundo moderno)”, en Ratzinger, Joseph, 2005: Iglesia, 

ecumenismo y política. Madrid, BAC.

Rouco Varela, Antonio, 2016: “La cuestión de los fundamentos pre-políticos del Estado 

democrático de derecho: su actualidad”, Ius Communionis, vol. IV, pp. 165-181.

Rousseau, Jean-Jaques, 2003 [1762]: El contrato social. Buenos Aires, Losada.

Rovira Belloso, José María, 2015: Introducción a la teología. Madrid, BAC.

Ruster, Thomas, 2011: El dios falsificado. Una nueva teología desde la ruptura entre cristianismo 

y religión. Salamanca, Sígueme.

Salazar Ugarte, Pedro, 2006: “Laicidad y Democracia Constitucional”, Isonomía. Revista de 

teoría y filosofía del derecho, núm. 24, pp.37-49.

Schmitt, Carl, 2009 [1922]: Teología Política. Madrid, Trotta.

_____________, 2003 [1950]: El Nomos de la Tierra en el Derecho de Gentes. Madrid, Comares.

Siep, Ludwig, 2023: “Estado secular y conciencia religiosa. Dilemas en la teología política de 

Hegel”, en Sito, Horacio Martín (ed.), Cultura, religión y Estado en Hegel. Buenos Aires, 

Editorial de la Facultad de Filosofía y Letras.

Stein, Tine, 2018: “The Böckenförde Dictum”, Oxford Journal of Law and Religion, vol. 7/1, 

pp. 97-108”.

Weber, Max, 2011 [1905]: La ética protestante y el espíritu capitalista. Ciudad de México, 

Fondo de Cultura Económica.

Agradecimientos

El autor agradece el apoyo y estímulo de las Dras. Patricia Britos, Cristina Beatriz 

Fernández y de la Profesora Inés Álvarez. También la compañía y el aliento de mis 

amigos Edgardo Vallejos y Cristian Moix.

Las tensiones entre el Estado, la política y la religión en la sociedad postsecular:

una lectura del Teorema de Böckenförde

Isonomía • Núm. 63 • 2025 •  [289]



Notas

1	 La obra de Böckenförde El surgimiento del Estado como proceso de secularización fue 

publicada en alemán en 1967 y tuvo como base una conferencia que dio el autor en 1964.

2	 Este evento académico fue organizado por la Academia Católica de Baviera el 19 de enero 

de 2004.

3	 Después de la Revolución francesa este status se tornó irreversible, porque la vuelta al 

orden anterior de mancomunidad entre Estado y religión solo sería posible mediante la 

compulsión legal, y este objetivo iba en desmedro de su carácter liberal.

4	 En la teoría del Estado de Georg Jellinek (2017) la temática de la secularización estaba 

incluida dentro de lo que él denominó como justificación teológico-religiosa de esta 

organización jurídica y política. Al evaluar esta postura en relación con dicha estructura 

política concluyó que la teoría teológica necesitaba otras razones para justificarla, pues 

consideraba que: “(…) vista más de cerca, obsérvese que Dios es la causa remota del 

Estado, en tanto que su causa próxima ha de ser buscada en otro principio” (2017, p. 203).

5	 Reinhart Koselleck (2021) señala que Otto Brunner, en su obra clásica Tierra y dominio, 

abogó por una historia conceptual y tomó como ejemplo el concepto de Estado. Así 

generó conciencia sobre el inconveniente de trasladar categorías jurídicas contemporáneas 

a la historia medieval, de un modo especial en la historia del derecho y en la historia 

constitucional.

6	 Para Otto Brunner (1991) la función esencial de todo monarca en la Edad Media era la 

de guardar la paz y el derecho. Esta función era también ejercida por los poderes locales, 

por la Iglesia y la nobleza. Por esta razón, el fortalecimiento del poder del monarca y el 

monopolio de esta función en la potestad regia dieron origen al Estado moderno. El jurista 

Herman Heller (1983) esbozó una concepción similar en el capítulo III de su Teoría del 

Estado, “Los supuestos históricos del Estado actual”. Heller, sostenía que el advenimiento 

del mismo había sido posible por la concentración del poder en la figura del monarca en 

los inicios de la modernidad. En el medievo dicho poder se encontraba fraccionado, es 

decir, en manos de distintos detentadores como la Iglesia, las corporaciones y los señores 

feudales.

7	 El katechon se manifestaba como concepto decisivo en la Segunda Carta de San Pablo a 

los Tesalonicenses, y con ese término se aludía a la venida del anticristo. Dicha carta fue 

objeto de la reflexión de los Padres de la Iglesia. Para Schmitt (2003), la Edad Media tuvo 

conciencia de que su perdurabilidad en el tiempo histórico estaba ligada a la permanencia 

activa de la idea del Katechon.

8	 El castillo de Canossa era propiedad de la Condesa Matilde de Toscana, aliada del papa, 

quien abogó ante el pontífice por el perdón para con el emperador.

9	 Esta doctrina fue creada por los juristas que asesoraban al rey, a quienes Böckenförde 

[290] Isonomía • Núm. 63 • 2025

DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833Julio Juan Ruíz



denominó politiques.

10	 Para pacificar el reino de Francia, el rey Enrique IV se convirtió al catolicismo. En la 

interpretación de Böckenförde este hecho fue político y de ninguna manera tuvo como 

meta afirmar la verdadera religión. Enrique ascendió al trono luego de su conversión 

religiosa y, para asegurar la situación jurídica de los hugonotes, sus antiguos hermanos en 

la fe, sancionó el Edicto de Nantes.

11	 El Historiador francés François Furet (2023) señala que los revolucionarios consideraron 

al catolicismo como parte del Antiguo Régimen y la Iglesia protagonizó diversos 

conflictos que culminaron con la revocación del Edicto de Nantes. Por eso la Revolución 

Francesa no solo fue irreligiosa, sino también anticlerical.

12	 San Agustín oponía la civitas Dei —la ciudad de Dios— a la civitas terrena, ligada al 

pecado y por eso explicó este Estado terrestre como una consecuencia necesaria de la 

caída del pecado. Según el Padre de la Iglesia, el Estado terrestre no era hijo de Dios sino 

del demonio. Así como el pecado fue permitido o tolerado por Dios, también lo era el 

Estado. Esta idea atravesó toda la teoría política de la Edad Media. De la teoría agustiniana 

el papa Gregorio VII tomó sus armas más poderosas para luchar contra el emperador. Esta 

teoría fue suavizada para evitar los constantes conflictos en el poder terrenal, por eso, 

gracias a la protección de la Iglesia, el Estado podía borrar la mancha de su origen.

13	 El gran descubridor del período helenístico, es decir de la expansión del idioma y la cultura 

griegos en el mundo antiguo, fue el historiador Johann Gustav Droysen, quien, según 

Jaeger (2023) sentía especial preferencia por este período al entrelazar su fe cristiana con 

el dogma. Droysen afirmaba que la expansión del cristianismo a nivel mundial habría sido 

imposible sin la evolución de la cultura postclásica griega.

14	 Thomas Ruster en su obra El dios falsificado. Una nueva teología desde la ruptura entre 

cristianismo y religión, sostiene que lo religioso ha sido trasladado a otras realidades 

humanas como el mercado y la técnica, por eso, el califica a nuestra época como post-

cristiana.

15	 Esta conferencia fue organizada por la Fundación Friedrich Siemens.

16	 A través de la obra de Hegel la conexión entre religión, política y Estado aparece bajo 

distintos aspectos. En la Filosofía del Derecho el autor la describe como una relación entre 

el espíritu objetivo y el subjetivo. En cambio, en La Enciclopedia y en Las lecciones sobre 

la filosofía de la religión, plantea esta relación a través del nexo entre el espíritu objetivo y 

el espíritu absoluto. En la Fenomenología del Espíritu, por el contrario, muestra la religión 

como punto final del proceso de constitución del espíritu, en el que la conciencia moral 

se mediatiza con la religiosa. Por último, en la Filosofía de la historia detalla el despliegue 

histórico del vínculo entre religión, política y Estado.

17	 En su respeto al derecho de los ciudadanos de no practicar ninguna religión, Böckenförde 

discrepaba del pensamiento de Rousseau, quien en el Contrato Social abogó por una 

religión civil promovida desde el Estado. En este sistema, si bien el poder no podía obligar 

Isonomía • Núm. 63 • 2025 •  [291]

Las tensiones entre el Estado, la política y la religión en la sociedad postsecular:

una lectura del Teorema de Böckenförde



a nadie a creer, estaba facultado para desterrar a los que no creían. Esta sanción les era 

aplicada “no por impíos, sino por insociables, por ser incapaces de amar sinceramente a las 

leyes, la justicia y de inmolar, en caso de necesidad la vida ante el deber” (Rousseau, 2003, 

p. 205).

18	 El anhelo de un Estado cristiano estuvo presente en la doctrina del filósofo español 

Donoso Cortés. Su pensamiento influyó notablemente en la Teología Política de Carl 

Schmitt. 

19	 El “Constitucionalismo Clásico”, de ideología liberal, se caracterizó por su defensa de los 

derechos individuales frente a los abusos del Estado, a diferencia del “Constitucionalismo 

Social”, que puso su acento en la defensa de los derechos sociales como el trabajo, el 

derecho de agremiación y la seguridad social. Esta segunda corriente fue producto del 

fermento ideológico del siglo XIX, con el advenimiento del socialismo y el marxismo, 

pero también con la intervención de la Iglesia Católica mediante la encíclica Rerum 

Novarum de León XIII.

						      Recepción: 11 abril 2025
Revisión: 22 mayo 2025 

Aceptación: 10 julio 2025

[292] Isonomía • Núm. 63 • 2025

DOI:10.5347/isonomia.62/2025.833Julio Juan Ruíz


